
 

 

 

Primeros Pasos 
Iglesia Evangélica Libre Vida Abundante 

2025 



¿Qué esperar? 

Este material esta diseñado para personas que están dando sus primeros 

pasos en el cristianismo y buscan conocer las bases de su fe. Te 

presentamos doce lecciones que te llevarán por la historia de redención 

desde la creación hasta los cielos nuevos y tierra nueva, con el propósito 

de tener una confianza firme en nuestro Señor Jesucristo.  

Las primeras seis lecciones presentan a Dios, al hombre, la caída, la 

condenación, el evangelio y la necesidad de arrepentimiento y fe. Es lo 

que necesitas creer para ser salvo. Las otras seis lecciones se enfocan en 

cómo vivir la fe entendiendo que eres parte de una nueva creación, 

explicamos el primer paso de obediencia a Cristo (el bautismo), la 

importancia de vivir en comunidad la fe, conocer que implica ser cristiano, 

la importancia de perseverar hasta el fin y el constante anhelo por los 

cielos nuevos y tierra nueva. 

Al final de cada lección te dejamos preguntas para reflexionar en lo que 

has aprendido, también te damos la tarea de memorizar un versículo por 

semana y algunas preguntas del Catecismo de la Nueva Ciudad. Todo con 

el propósito de que tu fe tenga un cimiento sólido.  

El material está planificado para estudiar una lección por semana, 

preferentemente con un hermano mayor en la fe. Durante este tiempo es 

importante seguir el plan de lectura colocado al final de cada lección para 

crear la disciplina de leer la Palabra de Dios. Durante estos meses 

estudiarás: Marcos, Juan, Gálatas y Colosenses. Si tienes dudas sobre 

como leer y estudiar la Biblia, al final hemos colocado tres anexos, el 

primero sobre como estudiar la biblia, el segundo sobre los evangelios, el 

tercero sobre las cartas. 

Anhelamos que este material sea de edificación en tu nueva fe. 

¡A Dios sea la Gloria por siempre!



 

Índice 

Lección 1: Dios .............................................................................................. 1 

Lección 2: El hombre .................................................................................... 6 

Lección 3: El pecado ................................................................................... 11 

Lección 4: La condenación .......................................................................... 15 

Lección 5. El evangelio ................................................................................ 19 

Lección 6: El arrepentimiento y la fe .......................................................... 23 

Lección 7. Una nueva creación ................................................................... 27 

Lección 8: El bautismo ................................................................................ 31 

Lección 9: La Iglesia .................................................................................... 35 

Lección 10: Un discípulo ............................................................................. 39 

Lección 11: La perseverancia ...................................................................... 43 

Lección 12: Nuestra morada eterna ........................................................... 47 

Anexo 1: ¿Cómo estudio mi Biblia? ............................................................ 51 

Anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios ......................................... 56 

Anexo 3: Consideraciones sobre las cartas ................................................ 59 

 

  

 

 

 

  

 



1 
 

Lección 1: Dios 

Creador  

La primera afirmación que encontramos en la Biblia es: “Dios, en el 

principio, creó los cielos y la tierra”. (Génesis 1:1, NVI). Imagina tener la 

siguiente conversación con un niño: 

-Niño: ¿De dónde vengo? 
-Tu: De tus papás. 
-Niño: Y ¿De dónde vienen mis papás? 
-Tu: De tus abuelos. 
-Niño: ¿De dónde vienen mis abuelos? 
-Tu: De sus papás. 
-Niño: ¿De dónde vienen los papás de mis abuelos? 
-Tu: De sus papás. 

Si la conversación continúa, eventualmente tendríamos que llegar al 
origen de todas las cosas. Para algunos sería una gran explosión, aunque 
habría que preguntarse que la provocó. Pero, a todos nos es claro que si 
algo dio origen a este universo tuvo que ser un gran poder. La Biblia no ve 
una serie infinita de preguntas, ni siquiera tiene que pasar por una gran 
explosión para explicar el origen de este universo, porque fue resultado 
del gran poder de Dios.  

Algunos preguntan: “¿Quién creó a Dios?” La respuesta es que nadie lo 
creó. Seamos creyentes o no necesitamos para explicar la creación 
necesitamos de algo sin principio que sea el origen de todo, una causa 
inicial. Por tanto, si Dios fuera creado, no sería Dios. La Biblia distingue 
entre las criaturas, que tienen un origen, y el Creador, que es un Ser 
Eterno (el Ser no creado, El que siempre ha existido). La primera 
declaración de la Biblia es que Dios es el Creador de todo, la causa sin 
causa. Bíblicamente pensar en que Dios fue creado es contradictorio, 
porque sería una criatura no el Creador.  

El que siempre es  

 



2 
 

Un hombre llamado Moisés fue elegido por Dios para liberar a un pueblo, 

Moisés le preguntó: si ellos me preguntan ¿cuál es tu nombre? ¿qué les 

diré? Dios le respondió: “Yo soy el que soy […] esto es lo que tienes que 

decirles a los israelitas: Yo soy me ha enviado a ustedes.” (Éx 3:14, NVI). 

Esto significa que Dios siempre ha existido. Todos tenemos un momento 

en el que comenzamos a existir. Pero al hablar de Dios, estamos ante un 

Ser Eterno. Nosotros requerimos de algo externo para vivir (nuestros 

padres), pero Dios no. Él no tiene principio, ni final. Si retrocedemos 1000 

años en el tiempo, ni tu ni yo existiríamos, pero Dios sería el mismo de 

hoy, si vamos 1000 años adelante ni tu ni yo estaremos en la tierra, pero 

Dios seguirá siendo el mismo.  

¿Por qué negarle?  

No es irracional creer que un Ser Poderoso, Eterno y Único creó todo lo 

que existe, es evidente que todo debió tener un origen. Entonces, ¿Por 

qué preferir negarle? Porque si existe un Creador, entonces el hombre es 

responsable delante de Él. Pongamos un ejemplo: Si un joven nace solo y 

vive en una casa que no tiene dueño, no tiene que rendirle cuentas a 

nadie. Pero si tiene vida por unos padres y vive en casa de ellos, debe 

sujetarse a su autoridad y vivir de acuerdo con sus reglas. El hombre es un 

joven que pretende convencerse de que sus padres no existen y nadie es 

dueño de la casa a fin de hacer todo lo que quiera y nadie le diga nada. 

Pero sabemos que eso no es así, el mundo tiene un Creador, el hombre 

tiene un Creador y el Creador es quien impone las condiciones y 

propósitos. El hombre es un ser responsable ante Dios. 

Un Ser moral 

La Biblia enseña que la creación declara la gloria de Dios. Podemos 

conocer sobre Dios al observar la creación. Al ver el universo, sabemos 

que su Creador es poderoso e inteligente. Basta ver el orden de las cosas y 

la perfección maravillosa que existe en ciclos cómo la lluvia, los días, años 

y estaciones. Piensa en el ser humano, en su capacidad de razonar, de ser 



3 
 

consciente de su existencia y crear filosofía, poesía, y más, el ser humano 

demuestra como ninguna otra criatura la inteligencia de su Creador. 

Además de inteligente, el hombre es un ser moral, tiene una conciencia 

del bien y del mal. Si viajas a Japón y preguntas: ¿es bueno robar? Te 

dirían que no, si fuera a la tribu más apartada de la India y preguntas lo 

mismo, te dirían que ahí está mal robar, si fueras a la Antártida a 

encontrarte con alguien ahí y le preguntas si está bien robar, te dirá que 

no. Todo ser humano tiene una moralidad, tiene la capacidad de evaluar 

entre lo bueno y lo malo. Esto nos indica que su Creador es un ser moral 

que evalúa las acciones como buenas o malas. Esta es la verdad que al 

hombre más incomoda de Dios, porque significa que a Dios le corresponde 

determinar lo que es bueno o malo.  

Dios tiene toda la autoridad para condenar a una criatura que se rebela 

contra él, esta idea es la que el hombre quiere evitar. Pero estamos ante la 

realidad que existe un Dios Eterno, Perfecto, Creador de todo y es él quien 

determina lo que es bueno o malo. El hombre tiene la responsabilidad de 

vivir conforme a la voluntad de Dios. Dios es un Señor Soberano y el 

hombre un súbdito responsable ante Él.  

Complemento a la lección: Conociendo a Dios 

• Dios es el Creador: Todas las cosas fueron creadas por Él y todo le 

debe su existencia a Dios (Gen. 1:1). 

• Dios es soberano: Dios gobierna a toda la creación como él quiere 

y hace lo que quiere (Salmos 135:6). 

• Dios es eterno: Dios no tiene principio ni fin; siempre ha existido 

(Deuteronomio 33:27). 

• Dios es todopoderoso: Dios tiene el poder para hacer lo que 

quiera; nadie puede resistirle o detenerle de hacer su voluntad 

(Lucas 1:37, Salmos 91:1). 

• Dios es omnipresente: Dios no está limitado físicamente; está 

presente en todo Lugar (Salmos 139:7-12). 



4 
 

• Dios es omnisciente: Dios conoce todo, no hay secreto, 

pensamiento o acto pasado, presente o futuro que escape de su 

conocimiento (Salmos 139:1-6). 

• Dios es perfecto: Todo en Él es completo y sin defecto en su Ser. 

(Mateo 5:48) 

• Dios es inmutable: Dios nunca cambia; siempre es el mismo 

(Salmo 102:27, Santiago 1:17). 

• Dios es justo: Siempre actúa con justicia, dando a cada uno lo que 

le corresponde (Salmos 7:11, Salmos 145:17). 

• Dios es amor: Siempre busca incondicional y bondadosamente el 

bien de lo que ama (1 Juan 4:8-11) 

• Dios es misericordioso: Se compadece de la miseria de los 

hombres. (Salmos 103:8) 

• Dios es bueno: Siempre hace lo correcto por las razones correctas. 

(Nahúm 1:7) 

• Dios es paciente: No actúa impulsivamente ni destruye al pecador 

de inmediato; da lugar al arrepentimiento. (1 Pedro 3:20, 

Romanos 15:5). 

• Dios es celoso: Demanda ser el único Dios para su pueblo, su 

principal amor y no comparte su gloria con nadie. (Isaías 42:8, 

Éxodo 20:2-5). 

• Ira de Dios: Dios ama la justicia y aborrece el pecado, por tanto, 

esta airado contra el pecador todos los días mientras no se 

arrepienta. (Salmos 7:11, Deuteronomio 31:17). 

• Dios es Trino. En el Único Ser Eterno y Perfecto subsisten tres 

personas: Padre (1 Corintios 8:6), Hijo (Juan 1:1, Tito 2:13) y 

Espíritu Santo (Hechos 5:3-4).  

• Dios es santo: La suma de todas sus perfecciones hace de Dios un 

Ser único, diferente de los ángeles, hombres y toda la creación, 

Dios es apartado de todo.  (Apocalipsis 4:8). 

Para memorizar:  



5 
 

“Tuyo es el cielo, y tuya la tierra; tú fundaste el mundo y todo lo que 

contiene.”. Salmo 89:11 NVI 

Preguntas: 

1. Describe 5 atributos de Dios. 

2. ¿Por qué el hombre prefiere negar la existencia de Dios? 

3. ¿Qué implica que seas un ser responsable ante Dios?  

 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Quién es Dios? R. Dios es el creador y el sustentador de todos y de todo. 
Él es eterno, infinito e inmutable en su poder y perfección, bondad y 
gloria, sabiduría, justicia, y verdad. Nada sucede si no es a través de Él y 
por su voluntad. 

¿Cuántas personas hay en Dios? R. En el único Dios vivo hay tres 
personas: el Padre, el Hijo, y el Espíritu Santo. Ellos son la misma 
sustancia, iguales en poder y gloria. 

Lectura Bíblica  

Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 

Día 1. Marcos 1:1-13 
Día 2. Marcos 1:14-34 
Día 4. Marcos 2:1-12 

Día 5. Marcos 2:13-22 

Día 6. Marcos 2:23-3:6 

Día 7. Marcos 3:7-19  

  



6 
 

Lección 2: El hombre 

Un ser creado a imagen de Dios 

Génesis 1:1 comienza con Dios creando todo en los cielos y la tierra. Por su 

palabra, Dios creó la luz, luego separó las aguas del cielo y de la tierra, 

separó el mar de la tierra firme e hizo brotar en ella toda planta. En el 

cuarto día, Dios creó el Sol, la Luna y las estrellas. En el quinto día, llenó de 

vida animal el mar y el cielo, y en el sexto creó al resto de las criaturas, 

finalizando la creación con el hombre, que fue el sello de su obra. 

El hombre es un ser creado por Dios con una característica única. Cuando 

observamos nuestro entorno y nos preguntamos: ¿qué criatura es capaz 

de crear construcciones asombrosas? ¿capaz de dominar a bestias más 

poderosas? ¿qué criatura reflexiona sobre su existencia y sobre un mundo 

espiritual? Con cada pregunta, nos damos cuenta de que hay algo en el 

hombre que lo diferencia del resto de la creación. Cuando Dios lo creó, 

dijo: "Hagamos al ser humano a nuestra imagen y semejanza" (Génesis 

1:26, NVI). 

Las palabras semejanza e imagen se usan como sinónimos para señalar 

que el ser humano es criatura que posee atributos de Dios que no tienen 

el resto de la creación. El hombre es un ser espiritual, es consciente de una 

existencia que trasciende el mundo físico. También es un ser inteligente, 

capaz de razonar, analizar y crear. Tiene una voluntad propia; puede 

decidir qué vestir, qué comer y qué hacer con su vida. Además, podemos 

encontrar en él cualidades morales; tiene una conciencia que evalúa sus 

acciones como buenas o malas. Puede decir que está mal robar o matar, y 

tiene la capacidad de ejercer gobierno sobre el resto de las criaturas y 

aprovechar los recursos naturales. Todo esto que diferencia al hombre del 

resto de la creación es la imagen de Dios en él, lo que indica que Dios es 

un Ser inteligente, con voluntad y moralidad, que ha decidido compartir 

esas cualidades con el hombre. 

Creado para ejercer gobierno 



7 
 

Dios es el gobernante supremo; Él gobierna y sostiene todo el universo. 

Pero el hombre, como imagen de Dios, tiene la cualidad de ejercer 

gobierno sobre la creación. Independientemente del país en que vivamos, 

las acciones de los gobernantes siempre afectan a la población; lo que una 

autoridad decide afecta a todos. Es por eso que la creación misma se 

duele por el pecado del hombre, porque en su desobediencia a Dios ha 

afectado al resto de las criaturas.  

El hombre fue creado para ser rey y sacerdote: rey porque ejerce gobierno 

sobre la creación, y sacerdote porque representa a Dios ante el mundo. 

Este es un hecho que impresionó a David; él se preguntó: "¿Qué es el 

hombre, para que en él pienses? ¿Qué es el ser humano, para que lo 

tomes en cuenta?" (Salmo 8:4, NVI). David se admira y añade: "Pues lo 

hiciste poco menos que un dios, y lo coronaste de gloria y de honra; lo 

entronizaste sobre la obra de tus manos, todo lo sometiste a su dominio" 

(v. 5-6, NVI). La corona del hombre, su gloria, es representar a Dios. 

El valor humano 

Todos estamos de acuerdo en que asesinar no es un acto bueno. Incluso 

una persona atea estará de acuerdo en que hay valor en la vida humana. 

La realidad es que ese valor tiene su base en un hecho: el hombre fue 

creado a imagen de Dios. Cuando Dios condena el asesinato, lo hace de la 

siguiente forma: "Si alguien derrama la sangre de un ser humano, otro ser 

humano derramará la suya, porque el ser humano ha sido creado a 

imagen de Dios mismo" (Génesis 9:6, NVI). Lo que vuelve la vida humana 

tan valiosa es que el hombre fue creado a imagen de Dios. Por eso es 

nuestro deber moral defender la vida de un bebé dentro o fuera del 

vientre de su madre, y tener en alta estima la vida de todos. Ninguna 

condición o discapacidad hace que la vida humana sea menos valiosa. No 

vale más la vida del hombre más rico que la de una persona en estado de 

indigencia; esto es así porque lo que da valor a cada hombre o mujer es 

que porta la imagen de Dios.  

Hombre y mujer 



8 
 

Cuando hablamos del hombre en general, nos referimos a la humanidad, 

que incluye tanto a hombres como a mujeres en particular. Es decir, Dios 

creó tanto al hombre como a la mujer a su imagen y semejanza. Así lo 

leemos en Génesis: "Y Dios creó al ser humano a su imagen; lo creó a 

imagen de Dios. Hombre y mujer los creó" (1:27, NVI). Por tanto, toda 

posición que afirme que la vida de un hombre tiene más importancia que 

la de una mujer no está de acuerdo con lo que leemos en Génesis. 

Tampoco es bíblico dar más valor a la mujer que al hombre; ambos son 

seres creados a imagen de Dios. Que tengan el mismo valor no quiere 

decir que tengan las mismas funciones; cada uno tiene un rol específico 

que desempeñar para que en conjunto realicen la voluntad de Dios. La 

homosexualidad no es una condición aprobada por Dios; es un acto 

contrario a la voluntad de Dios y no es conforme a lo que Él determinó 

para nosotros. Por tanto, es pecado. Esto no quiere decir que su vida sea 

de menos valor; es tan valiosa como la de todos, pero deberá dar cuentas 

a Dios por ese pecado, al igual que cualquiera que se rebela contra Dios 

por robar, asesinar o no honrar a sus padres. 

¿Qué pasó? 

Tenemos a un ser cuya vida es valiosa, que fue creado con inteligencia, 

moralidad y voluntad, que porta la imagen de Dios. Pero cuando vemos la 

realidad, nos damos cuenta de que ha provocado guerras, violaciones, 

destrucción, muerte, dolor y sufrimiento. ¿Cómo esta criatura, que fue 

creada a semejanza de un Dios bueno, misericordioso y santo, puede 

hacer todas estas cosas? La respuesta está en que desobedeció a Dios. 

Hizo un mal uso de la voluntad que Dios le había dado para que le 

obedeciese de forma consciente, y entonces la relación de Dios con el 

hombre se fracturó. Lo que vemos hoy en día es consecuencia de que el 

hombre haya escuchado otra voz antes que la de Dios y haya preferido 

desobedecer en lugar de vivir para Dios. El hombre todavía porta la 

imagen de Dios; tiene voluntad, inteligencia, espiritualidad y moralidad, 

pero usa estos atributos para su propio beneficio antes que para servir a 



9 
 

Dios. Este acto de desobediencia a Dios se llama "pecado", y es el 

causante de todos los males que vemos.  

En conclusión 

El hombre fue creado bueno, con el propósito de amar y obedecer a Dios 

mientras gobernaba la creación y portaba la imagen de Dios. Pero se 

rebeló en contra de su Creador. El ser humano, que había sido creado para 

ser sacerdote y rey, se volvió esclavo del pecado cuando le dio lugar en su 

corazón, y lo que era una creación buena se convirtió en un mundo lleno 

de dolor y sufrimiento, todo por el egoísmo humano. El hombre es un ser 

caído, es decir, un ser que fue creado en estado bueno y que, por su 

pecado, se corrompió. 

Para memorizar: 

“me pregunto: «¿Qué es el hombre, para que en él pienses? ¿Qué es el ser 
humano, para que lo tomes en cuenta?» Pues lo hiciste poco menos que 

un dios, y lo coronaste de gloria y de honra”. 
Salmos 8:4-5 NVI. 

Preguntas: 

• ¿Qué es el hombre? 

• ¿Cuál era propósito de Dios para el hombre? 

• ¿Por qué hay maldad en el mundo? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Cómo y por qué nos creó Dios? R. Dios nos creó como hombres y mujeres 
a su propia imagen para que lo conociéramos, lo amáramos, viviéramos 
con Él, y lo glorificáramos. Y lo correcto es que los que hemos sido creados 
por Dios vivamos para su gloria. 

¿Cómo podemos glorificar a Dios? R. Glorificamos a Dios disfrutándolo, 
amándolo, confiando en Él y obedeciendo Su voluntad, Sus mandamientos 
y Su ley. 

  



10 
 

Lectura Bíblica  

Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 

Día 1. Marcos 3:20-35 
Día 2. Marcos 4:1-20 

Día 3. Marcos 4:21-34 

Día 4. Marcos 4:35-41 

Día 5. Marcos 5:1-20 

Día 6. Marcos 5:21-43 

Día 7. Marcos 6:1-13 



11 
 

Lección 3: El pecado 

Dios creó al hombre en un estado de justicia; el hombre era bueno, como 

el resto de la creación. La humanidad era la imagen de Dios en la creación, 

pero esta descripción no parece ser la que vemos día a día. Cuando nos 

preguntamos: “¿quién ha provocado guerras? ¿quién asesina, roba, viola o 

humilla a otros?”, la respuesta a cada pregunta es “el hombre”. A pesar de 

todo esto, se atreve a decir: “si Dios es bueno, ¿por qué hay maldad en el 

mundo?”, responsabilizando a Dios de su propio pecado, cuando fue el 

hombre quien decidió usar de forma incorrecta lo que Dios le había dado, 

haciendo un mal uso de la libertad que Dios le dio para elegir. Así, quedó 

esclavo de lo que la Biblia llama “pecado”. Pero ¿cómo sucedió eso?  

La caída  

El hombre había recibido de Dios la tarea de cuidar del huerto y la libertad 

de comer de todo árbol, menos de uno. Supongamos que existían al 

menos 100 árboles frutales; podía comer de 99 y mantenerse en 

obediencia a Dios, y solo un árbol representaba la rebelión contra Él. No se 

trata de un Dios que busca ser restrictivo, sino de un Dios que da al 

hombre la libertad de ejercer la voluntad que Él le había dado para 

obedecerle. El hombre, como había sido creado bueno, no iba a buscar de 

forma natural ser desobediente. Se requirió de un agente externo que lo 

indujera a desobedecer, y ese fue Satanás, la serpiente antigua que tentó 

al ser humano. Primero le dijo a la mujer: “¿Es verdad que Dios les dijo 

que no comieran de ningún árbol del jardín?” (Génesis 3:1, NVI). 

Astutamente, trae la conversación a lo que no debían hacer. Eva 

respondió: “Podemos comer del fruto de todos los árboles —respondió la 

mujer—. Pero, en cuanto al fruto del árbol que está en medio del jardín, 

Dios nos ha dicho: 'No coman de ese árbol, ni lo toquen; de lo contrario, 

morirán'” (v. 2-3, NVI). La serpiente le dice que Dios sabe que el día que 

coman de ese árbol serán como Él y les ha restringido eso. La tentación 

consistió en poner en el corazón del hombre el deseo de ser “dios”. En un 

sentido, ellos eran la imagen de Él, pero codiciaron más, y entonces el 

pecado fue atractivo a sus ojos, y finalmente comieron.  



12 
 

¿Qué cambió? 

Lo primero que trajo el pecado al hombre fue esconderse de Dios: 

“Cuando el día comenzó a refrescar, oyeron el hombre y la mujer que Dios 

andaba recorriendo el jardín; entonces corrieron a esconderse entre los 

árboles, para que Dios no los viera” (v. 8, NVI). El pecado provoca una 

separación entre Dios y el hombre; el pecado es el hombre colocándose 

como su propio dios para hacer cuanto quiere y no cumplir con el 

propósito por el cual fue creado. Algo cambió en el hombre a la hora de 

pecar; en el Edén no se necesitó instruir al hombre sobre lo bueno, no se 

le dio leyes para controlar su maldad, solo se le dio una instrucción. Pero 

el hombre, después de pecar, requirió que Dios le enseñara más a detalle 

lo bueno. Era necesario que su maldad fuera refrenada; la Ley es Dios 

enseñándole al hombre a hacer lo correcto: adorar solo al Dios verdadero, 

santificar su día, honrar a sus padres, no dañar al prójimo. Esto es porque 

ahora el hombre, de manera natural, hace lo malo y su maldad debe ser 

frenada. Ahora el hombre es pecador por naturaleza; por ejemplo, 

nuestros padres nos instruyen a lo bueno, pero aun así hacemos lo malo, 

nos encanta desobedecer. Esta es la razón por la que hay tanta maldad en 

el mundo: no porque Dios no sea bueno, sino porque el hombre se volvió 

malo al desobedecer a Dios. 

Una afectación universal 

El pecado no es un mal que afectó solo a unos cuantos hombres; es un mal 

que ha afectado a todos los hombres. La frase “ningún hombre es 

perfecto” es la evidencia de que todos hemos sido dañados por el pecado. 

Dios dice de los hombres: “las intenciones del ser humano son perversas 

desde su juventud” (Génesis 8:21, NVI). El apóstol Pablo confirma esa 

verdad: “No hay un solo justo, ni siquiera uno; no hay nadie que entienda, 

nadie que busque a Dios. Todos se han descarriado, a una se han 

corrompido. No hay nadie que haga lo bueno; ¡no hay uno solo!” 

(Romanos 3:10-12, NVI). La humanidad no está dividida entre hombres 

que han pecado y hombres que no han pecado; todos hemos pecado. Se 

trata más bien de pecadores que se aferran a su pecado y pecadores que 



13 
 

se arrepienten del pecado y vienen a Dios por perdón. El pecado ha 

afectado a toda la humanidad; es un mal universal. 

Errado al blanco 

Ninguno de nosotros puede decir: “yo soy buena persona”; nadie es buena 

persona, todos hemos hecho cosas malas. Si nos aferramos a sostener que 

somos “buenas personas”, no podremos venir a Cristo, porque Él mismo 

dijo: “No son los sanos los que necesitan médico, sino los enfermos. Y yo 

no he venido a llamar a justos, sino a pecadores” (Marcos 2:17, NVI). 

Como hemos visto, no es que haya “justos por sus propias obras”; el 

problema es que hay personas pecadoras que se creen justas. Son como 

personas con una enfermedad que los condena a muerte, pero que se 

niegan a creer el veredicto del doctor y prefieren pensar que no están 

enfermas, y por tanto rechazan su única medicina.  

De hecho, la palabra “pecado” tiene el sentido de errar al blanco, 

quedarse corto en el objetivo. Dios nos creó para su propia gloria, para 

obedecerle y hacer lo bueno, pero hemos fallado en alcanzar la meta; nos 

hemos quedado cortos, y esto se traduce en ser destituidos de la gloria de 

Dios: “pues todos han pecado y están privados de la gloria de Dios” 

(Romanos 3:23, NVI). El pecado es la causa de todos los males del hombre 

y del mundo. Posiblemente alguien te causó un daño por su pecado, pero 

también tú has dañado a otros. Ese no era el propósito de Dios al crear al 

hombre; es el resultado de la rebelión del hombre contra su Dios. 

Esclavo 

La mala noticia es que el hombre es esclavo del pecado. Seguramente hay 

cosas malas que has jurado no volver a hacer, y las cometes una y otra 

vez; eso indica que no eres libre, hay alguien que te tiene sometido. El 

pecado ha esclavizado al hombre; somos esclavos del pecado. No 

podemos librarnos a nosotros mismos. En la antigüedad, para liberar a un 

esclavo se requería que alguien pagara por él; esta es nuestra mayor 

necesidad: que venga alguien más y pague nuestro rescate del pecado. 

Mientras no nos demos cuenta de nuestro estado de esclavitud al pecado, 



14 
 

no vamos a tener la necesidad de venir a un Salvador. Necesitamos venir a 

Cristo para ser libres de nuestra esclavitud al pecado.  

Para memorizar: 

“Así está escrito: No hay un solo justo, ni siquiera uno; no hay nadie que 
entienda, nadie que busque a Dios. Todos se han descarriado, a una se 
han corrompido. No hay nadie que haga lo bueno; ¡no hay uno solo!” 

Romanos 3:10-12 NVI. 
Preguntas: 

• ¿Qué es el pecado? 

• ¿Por qué es tan malo el pecado? 

• ¿Cuáles son las consecuencias del pecado? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Qué es pecado? R. El pecado es rechazar o ignorar a Dios en el mundo 

que Él creó, rebelándonos contra Él al vivir sin referencia a Él, sin ser ni 

hacer lo que requiere Su ley —resultando en nuestra muerte y en la 

desintegración de toda la creación. 

¿Puede alguien cumplir perfectamente la ley de Dios? R Desde la Caída, 

ningún hombre ha sido capaz de cumplir la ley de Dios de manera 

perfecta, sino que la quebranta una y otra vez con sus pensamientos, 

palabras y obras. 

Lectura Bíblica  
Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 
Día 1. Marcos 6:14-29 
Día 2. Marcos 6:30-44 

Día 3. Marcos 6:45-56 
Día 4. Marcos 7:1-23 

Día 5. Marcos 7:24-37  

Día 6. Marcos 8:1-26 

Día 7. Marcos 8:27-9:1  



15 
 

Lección 4: La condenación 

Hasta este momento, hemos visto que Dios es perfecto, bueno, justo y 
santo. Él creó al hombre a su imagen, y el ser humano era bueno en su 
estado original. Sin embargo, Satanás lo tentó, haciéndole creer que Dios 
le estaba restringiendo. El hombre anheló algo que era solo para Dios, y 
esto trajo toda la desgracia que observamos en el mundo. Muchos dicen: 
"Si Dios es Todopoderoso, ¿por qué no acaba con la maldad en la tierra?". 
Pero, si analizamos esta petición, para cumplirla, Dios tendría que acabar 
con todos los hombres y destruirlos a todos. Pero, efectivamente llegará el 
día en que esta petición sea cumplida porque Dios el juez justo castigará a 
todos los pecadores. 

Muerte 

La primera sentencia al hombre por su pecado fue la muerte. Jehová Dios 
le dijo: "pero del árbol del conocimiento del bien y del mal no deberás 
comer. El día que de él comas, ciertamente morirás" (Génesis 2:17, NVI). 
No experimentaron la muerte física de manera instantánea, pero 
comenzaron un recorrido que los llevaría a la tumba, pues del polvo 
habían sido tomados y al polvo volverían a causa de su pecado. Desde 
entonces, todo ser humano que nace tiene algo garantizado: la muerte. El 
pecado ha colocado sobre la cabeza de todos los seres humanos una 
condena de muerte: "Por medio de un solo hombre, el pecado entró en el 
mundo, y por medio del pecado entró la muerte; fue así como la muerte 
pasó a toda la humanidad, porque todos pecaron" (Romanos 5:12, NVI). La 
muerte hace que la vida sea "vacía". No importa cuántas riquezas se 
tengan, el poder que se goce, o lo sabio que se sea; al final, la muerte es 
inevitable. Por más avances tecnológicos y médicos, por más que se 
busque retrasar ese día, tarde o temprano vendrá. El rico, el pobre, el 
fuerte, el débil, el hombre, la mujer, a todos les espera un mismo fin: la 
muerte. 

El Infierno 

Pero la muerte no consiste en la nada; hay algo más. Imagina que vas por 
la calle y das un golpe a una persona cualquiera. ¿Qué pasaría? 



16 
 

Posiblemente iniciarías una pelea. ¿Qué pasaría si das ese mismo golpe a 
un oficial de policía o a un militar? O, más aún, ¿si se lo das al gobernante 
principal del país? ¿En todos los casos el castigo sería el mismo? Claro que 
no, aunque la ofensa fue la misma en todos los casos. Entonces, 
concluimos que el castigo no depende tanto de la ofensa, sino de a quién 
se ofende. Esto nos lleva a la pregunta: ¿Qué castigo merecen aquellos 
que han vivido vidas dónde constantemente han ofendido a un Dios 
eterno y santo? Sin duda, merecen un castigo eterno; eso es lo que sus 
obras demandan. La muerte física, entonces, sirve para recordarnos que 
un día hemos de dar cuentas a Dios por nuestros actos, sabiendo que hay 
una fecha para presentarnos ante el Juez, quien nos dará la sentencia 
definitiva: "Y así como está establecido que los seres humanos mueran 
una sola vez, y después venga el juicio" (Hebreos 9:27, NVI). No existe 
persona que no haya de dar cuentas delante de Dios. Ahí hemos de ser 
absueltos o condenados, y quien sea hallado culpable deberá pagar 
eternamente por sus pecados, porque ofendió toda su vida a un Dios 
eterno.  

Los culpables serán enviados a un lugar que Dios ha designado para 
castigar a Satanás, sus ángeles y todos aquellos que se rebelan contra Su 
gobierno, esto incluye a los pecadores que no se arrepienten. Nuestro 
Señor Jesús habla de este sitio describiéndolo fuego eterno o un lago de 
fuego, él toma de ejemplo el lugar conocido como “Gehena”, que era un 
basurero donde siempre había fuego consumiendo los desperdicios. A 
este lugar de castigo se le conoce como el infierno; no es un lugar donde 
Satanás reina, ni un lugar donde el hombre disfruta. Es un lugar de 
sufrimiento, donde todos los que persisten en su pecado conocerán la ira 
del Dios Todopoderoso contra la maldad. Ese día, todos los que han 
clamado para que Dios acabe con la maldad verán cumplida su petición. 
Todo hombre que ha pecado tiene como destino eterno el infierno. 

Para los condenados 

Por el pecado, todos somos merecedores del infierno. Somos parte de una 

humanidad condenada. Una persona puede decir: “yo no creo en el 

infierno”, pero el que alguien no crea en algo no significa que eso no 



17 
 

exista. Alguien que ha vivido en el desierto toda su vida puede estar 

convencido de que no existe el mar y, a pesar de todos los argumentos 

que se le den a favor, no estará dispuesto a cambiar de opinión. ¿Esto 

hará que no exista el mar? Por supuesto que no; las cosas que son reales 

existen independientemente de lo que la gente opine al respecto. El ser 

humano es una criatura condenada al infierno por su pecado. ¿Quién 

podrá librarnos de esa condena?  

La Biblia enseña que el Hijo de Dios vino al mundo no para condenarlo, 

sino para salvar y dar vida eterna a los que creen. Dios no tiene ninguna 

obligación de rescatarnos del pecado; él podría condenar a todos al 

infierno y nadie podría decir que eso es malo, porque él estaría haciendo 

justicia con esto, ya que nos estaría dando lo que nos corresponde. Pero el 

amor de Dios es tan grande que concede al condenado una forma de 

reconciliación con Él, para que su destino no sea la perdición eterna. Dios 

envió a su Hijo para que todo aquel que crea en él no se pierda, sino que 

tenga vida eterna. Pedirles a las personas que pongan su fe y vida en 

manos de Cristo es un acto de amor, porque solo confiando en él puede 

ser librada nuestra vida de la condena eterna.  

Si rechazamos al Hijo, solo nos queda enfrentar la muerte y el juicio con 

nuestras propias obras, y nadie que se presente ante Dios con sus propias 

obras saldrá bien librado. Es importante conocer el pecado y su 

consecuencia para que nuestros ojos sean abiertos a la necesidad de que 

alguien nos libre de la esclavitud del pecado, que a su vez nos condena a la 

muerte y al infierno. Para que nuestro corazón clame las palabras del 

apóstol Pablo: 

“¡Soy un pobre miserable! ¿Quién me librará de este cuerpo mortal? 

¡Gracias a Dios por medio de Jesucristo nuestro Señor!” (Romanos 7:24-

25, NVI). 

Para memorizar: 

“Y así como está establecido que los seres humanos mueran una sola vez, 
y después venga el juicio, también Cristo fue ofrecido en sacrificio una sola 



18 
 

vez para quitar los pecados de muchos; y aparecerá por segunda vez, ya 
no para cargar con pecado alguno, sino para traer salvación a quienes lo 

esperan”- Hebreos 9:27-28 NVI. 
Preguntas: 

• ¿Quiénes merecen ser castigados eternamente? Y ¿Por qué? 

• ¿Qué en enseñó Jesús sobre el destino de quienes no se 

arrepienten? 

• ¿Cuál es la única esperanza del hombre? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Permitirá Dios que nuestra desobediencia e idolatría queden sin 

castigo? R. No, todo pecado va en contra de la soberanía, la santidad y la 

bondad de Dios, y en contra de Su justa ley; y Dios está airado por 

nuestros pecados con justa causa y los castigará en Su justo juicio, tanto 

en esta vida como en la venidera. 

¿Existe forma de escapar del castigo y volver a disfrutar del favor de 

Dios? R. Sí. Para satisfacer Su justicia, Dios mismo, por pura misericordia, 

nos reconcilia consigo mismo y nos libera del pecado y del castigo del 

pecado, mediante un Redentor. 

Lectura Bíblica  

Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 

Día 1. Marcos 9:2-13 
Día 2. Marcos 9:14-29 

Día 3. Marcos 9: 30-50 

Día 4. Marcos 10:1-16 

Día 5. Marcos 10:17-31 

Día 6. Marcos 10:32-52 

Día 7. Marcos 11:1-11 

  



19 
 

Lección 5. El evangelio 

Dios creó al ser humano conforme a su imagen y semejanza, pero el 
hombre usó la voluntad que le fue dada para un propósito diferente: 
desobedeció a Dios, quedando esclavo del pecado y condenado a muerte. 
Nadie esta exento de pecado, todos hemos desobedecido a Dios, por lo 
tanto, estamos condenados a un castigo eterno. ¿Es el hombre un ser sin 
esperanza? La Biblia nos enseña que hay una buena noticia para la 
humanidad, la palabra Evangelio significa precisamente "buena noticia". 

Dios amó al mundo 

La Buena Noticia anuncia que Dios no abandonó a este mundo condenado 
a la perdición eterna, sino que el Padre ha amado a su creación al punto 
de enviar a su Hijo para rescatar a los esclavos del pecado: “Porque tanto 
amó Dios al mundo, que dio a su Hijo unigénito, para que todo el que cree 
en él no se pierda, sino que tenga vida eterna” (Juan 3:16, NVI). Aunque 
nuestros actos nos condenan al infierno, el acto de Dios trae salvación a 
los pecadores, porque Él es un Dios bueno, amoroso y misericordioso. Dios 
ve nuestra miseria y se apiada de nosotros, dándonos la posibilidad de ser 
rescatados del tormento eterno. Este rescate se da a través de una 
persona: “dio a su Hijo unigénito”, es decir, si alguien será salvo, lo será 
únicamente por medio del Hijo unigénito de Dios. No hay otra forma de 
experimentar el amor salvador de Dios. Esto nos lleva a concluir que el 
Evangelio, la Buena Noticia de Salvación, se trata de una persona: el Hijo 
de Dios.  

La persona del Evangelio 

El apóstol Pablo, en su carta a los Romanos, se describe a sí mismo como 
un “esclavo de Jesucristo”, y afirma que fue apartado para “el evangelio 
de Dios” (Romanos 1:1). El Evangelio es tan importante para Pablo que se 
ve como un esclavo cuya tarea es dar a conocer esta buena noticia, la cual 
se trata de una persona: “Este evangelio habla de su Hijo, que según la 
naturaleza humana era descendiente de David” (Romanos 1:3, NVI). La 
buena noticia nos dice que Dios amó tanto al mundo que envió a su Hijo 
para rescatar a los pecadores; este nació en el linaje de David según la 



20 
 

carne. Jesús, el Hijo de Dios hecho hombre, es la persona que nos trae la 
salvación de Dios, lo que implica que Jesús hizo algo para liberar a los 
pecadores de su condenación eterna. Su persona y obra son lo único que 
puede librarnos de la condena de Dios. Con respecto a su persona, 
podemos decir que es el Hijo de Dios, de la misma naturaleza de Dios. Él es 
presentado como el Verbo eterno, que ha existido desde siempre y es 
Dios: “En el principio ya existía el Verbo, y el Verbo estaba con Dios, y el 
Verbo era Dios” (Juan 1:1), pero vino a la tierra como uno de nosotros: “Y 
el Verbo se hizo hombre y habitó entre nosotros” (Juan 1:14). Él es el 
perfecto mediador entre Dios y los hombres porque es verdaderamente 
Dios y verdaderamente hombre. Si alguien puede reconciliar a la 
humanidad con Dios, es nuestro Señor Jesucristo; en cuanto a su persona, 
es el Salvador perfecto. 

La obra del evangelio 

Pero no solo es el Salvador perfecto en cuanto a su persona, sino también 
en cuanto a su obra. El hombre fue creado para obedecer a Dios, y cuando 
no lo hace, se convierte en deudor ante Dios, pues no le da lo que a Dios le 
corresponde: gloria y obediencia. Si el hombre decidiera: “he 
desobedecido a Dios y de ahora en adelante le obedeceré 
perfectamente”, eso no borraría su deuda pasada. Veamos un par de 
ejemplos: si debieras seis meses de renta y le dices al dueño: “sé que te 
debo, pero de ahora en adelante te pagaré puntualmente”, ¿eso borra los 
seis meses que debes? Claro que no. Piensa en alguien que ha asesinado a 
varias personas y que en su juicio le dice al juez: “de ahora en adelante no 
mataré a nadie”. ¿Por eso el juez debería dejarlo libre? Entonces, ser 
obedientes de ahora en adelante no paga nuestra deuda con la justicia; y 
lo peor es que no cumplimos a Dios, cada día seguimos fallando. Por lo 
tanto, necesitamos que alguien pague nuestra deuda.  

¿Cómo alguien puede pagar nuestra deuda? Primero, esa persona debe 

ser obediente a Dios en todo, sin cometer pecado. Ese es nuestro Señor 

Jesús, que fue semejante a nosotros en todo, pero sin pecado. Luego, 

debía ofrecerse para recibir nuestro castigo y así saldar nuestra deuda, no 

la suya. Esto es lo que sucedió en la cruz, el Hijo de Dios recibió el castigo 



21 
 

de los pecadores para pagar su deuda: “esto es, que en Cristo, Dios estaba 

reconciliando al mundo consigo mismo, no tomándoles en cuenta sus 

pecados y encargándonos a nosotros el mensaje de la reconciliación” (2 

Corintios 5:19, NVI).  

El evangelio no termina con un salvador muerto. La muerte no podía 

detener a tan poderoso Señor: “pero que según el Espíritu de santidad fue 

designado con poder Hijo de Dios por la resurrección. Él es Jesucristo 

nuestro Señor” (Romanos 1:4, NVI). Dios declaró públicamente que Jesús 

es el Hijo de Dios hecho hombre, quien venció a la muerte y al pecado por 

medio de la resurrección. Este no era un pecador más muriendo, sino el 

Salvador del mundo, el Rey de reyes, trayendo la victoria para su pueblo, 

para los que creen en Él. 

Creer 

Jesús fue humillado, escupido, golpeado y crucificado, siendo el único 
hombre sin pecado, para entregarse en nuestro lugar. Todo esto para que 
los pecadores no se pierdan, sino que pongan su fe en Él y tengan vida 
eterna. Dios dio a su Hijo para salvarnos; la forma en que somos salvados 
de nuestros pecados es, en primer lugar, al dolernos por nuestro pecado, 
arrepintiéndonos de lo que hemos hecho, reconociendo que estamos 
condenados. Entonces, debemos mirar a Cristo en su vida perfecta, su 
muerte en la Cruz y su poderosa resurrección, y entregar nuestra vida a Él. 
No debemos confiar en lo que somos capaces de hacer, sino en lo que el 
Hijo de Dios hizo en nuestro lugar. Quienes creen en Él son sellados por el 
Espíritu Santo, quien transforma su vida de una manera que nunca 
vuelven a ser los mismos. La Salvación es por gracia; la palabra "gracia" 
habla de un regalo, un favor inmerecido.  

El Evangelio 

El Evangelio es la buena noticia de que Dios Padre ha amado tanto al 
mundo que ha dado a su Hijo, quien siendo Dios se hizo hombre como 
nosotros, vivió una vida de perfecta obediencia al Padre y murió en 
nuestro lugar, llevando el castigo de nuestros pecados. Pero resucitó con 



22 
 

poder de entre los muertos, iniciando una nueva creación de la que somos 
parte por la obra del Espíritu Santo, la gracia de Dios y la fe en el Hijo de 
Dios. Esta es una buena noticia para nosotros, pecadores condenados por 
nuestra propia maldad. 

Para memorizar: 
“Pero Dios demuestra su amor por nosotros en esto: en que cuando 

todavía éramos pecadores, Cristo murió por nosotros”- Romanos 5:8 NVI. 

Preguntas: 

• ¿Cómo conocemos el amor de Dios? 

• ¿Por qué solo Cristo puede salvar? 

• ¿Qué es el Evangelio? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 
¿Quién es el Redentor? R. El único Redentor es el Señor Jesucristo, el Hijo 
eterno de Dios, en quien Dios se hizo hombre y cargó con la culpa del 
pecado sobre Sí mismo. 
 ¿Por qué el Redentor tiene que ser verdaderamente humano? R. Para 
que en su naturaleza humana pudiera obedecer perfectamente toda la ley 
y sufrir el castigo del pecado humano en nuestro lugar; y también para 
que pudiera compadecerse de nuestras debilidades. 
¿Por qué tiene el Redentor que ser verdaderamente Dios? R. Para que, 

por su naturaleza divina, su obediencia y su sufrimiento fueran perfectos y 

efectivos; y también para que pudiera soportar la justa ira de Dios contra 

el pecado y vencer la muerte. 

Lectura Bíblica  
Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 
Día 1. Marcos 11:12-26 
Día 2. Marcos 11:27-12:12 
Día 3. Marcos 12:13-27 

Día 4. Marcos 12:28-44 

Día 5. Marcos 14:1-25 

Día 6. Marcos 14:26-52 

Día 7. Marcos 14:53-72  



23 
 

Lección 6: El arrepentimiento y la fe 

En el capítulo 2 del libro de Hechos se relata la predicación de Pedro, la 
cual está completamente centrada en el Evangelio: “A este Jesús, Dios lo 
resucitó, y de ello todos nosotros somos testigos” (Hechos 2:32, NVI). Su 
mensaje concluye con esta afirmación: “Por tanto, sépalo bien todo Israel, 
que a este Jesús, a quien ustedes crucificaron, Dios lo ha hecho Señor y 
Mesías” (Hechos 2:36, NVI). Pero la Buena noticia de Dios demanda una 
respuesta. Los hombres deben aceptar con fe la obra de Cristo o 
rechazarla con incredulidad. Entre el grupo que escuchaba a Pedro, 
algunos fueron conmovidos y preguntaron: “¿Qué debemos hacer?” 
(Hechos 2:37, NVI). La respuesta del apóstol fue: “Arrepiéntase y bautícese 
cada uno de ustedes en el nombre de Jesucristo para perdón de sus 
pecados—les contestó Pedro—, y recibirán el don del Espíritu Santo” 
(Hechos 2:38, NVI). Lo primero que se demanda es el arrepentimiento. 
Esto mismo predica el apóstol Pablo en Atenas: “Pues bien, Dios pasó por 
alto aquellos tiempos de tal ignorancia, pero ahora manda a todos, en 
todas partes, que se arrepientan” (Hechos 17:30, NVI). 

Tristeza para vida 

Lo primero que viene a nuestra mente con la palabra arrepentimiento es 
el sentimiento de tristeza por hacer algo malo. Es cierto que el 
arrepentimiento implica dolor por el pecado, pero es una tristeza que nos 
lleva a entregar nuestra vida a Cristo: “La tristeza que proviene de Dios 
produce el arrepentimiento que lleva a la salvación, de la cual no hay que 
arrepentirse, mientras que la tristeza del mundo produce la muerte” (2 
Corintios 7:10, NVI). Existen dos tipos de tristeza: una que produce 
sufrimiento sin cambio de vida y otra que nos lleva a dolernos 
profundamente por nuestros pecados, conduciéndonos a Cristo para 
recibir vida. El pecado es una ofensa a Dios, y nuestro corazón debe sentir 
dolor por ofender a un Dios justo, bueno, amoroso y misericordioso. 
Nosotros le ofendíamos y Él entregó a su Hijo para salvarnos de la 
esclavitud del pecado y la condenación eterna. 

Arrepentimiento 



24 
 

El arrepentimiento implica más que sentirse mal por el pecado. Muchas 
personas se sienten mal por lo que hacen, pero luego vuelven a cometer 
los mismos errores. En la Biblia, la palabra arrepentimiento implica un 
cambio de ruta. La tristeza por el pecado, cuando proviene de Dios, nos 
lleva a cambiar nuestra forma de pensar: antes nos deleitábamos en el 
pecado, ahora pensamos en acudir a Dios, a Cristo, para ser perdonados. 
El peor enemigo del arrepentimiento es sentir que no tenemos pecado, 
creer que somos buenas personas. Tratar de cubrir nuestros pecados con 
“buenas” acciones es un grave error. En cambio, reconozcamos que somos 
pecadores y que necesitamos salvación, esto es esencial para un 
arrepentimiento genuino. 

Fe 

Cuando nos sentimos insatisfechos con nosotros mismos y abandonamos 
la confianza en nuestras propias fuerzas, debemos volver nuestros ojos a 
Cristo con fe. Debemos acudir a Él, reconociendo que no podemos 
salvarnos por nosotros mismos, que necesitamos de su obra 
transformadora. La fe es, por tanto, un abandono de nosotros mismos 
para confiar plenamente en Cristo. Creer en Jesús significa recibirlo como 
Rey y Salvador. Jesús enseñó continuamente la necesidad de abandonar la 
confianza en uno mismo para venir a Él: “Y el que no toma su cruz y me 
sigue no es digno de mí. El que se aferre a su propia vida, la perderá, y el 
que renuncie a su propia vida por mi causa, la encontrará” (Mateo 10:38-
39, NVI). 

Una fe verdadera se basa en el conocimiento de quiénes somos, quién es 
Dios y qué ha hecho Dios por medio de Cristo. Al reconocer nuestra 
condición de pecadores, abandonamos la confianza en nuestras obras. Al 
conocer a Dios como amoroso y misericordioso, encontramos esperanza 
de reconciliación con Él. El conocimiento de Cristo y su obra nos muestra 
en quien debemos confiar plenamente. 

El primer paso de la fe es conocer la verdad, que nos llega por la 
predicación del evangelio. Sin embargo, no somos salvos solo por conocer 
la verdad, esta demanda una respuesta. Debemos aceptarla o rechazarla. 
Como señala el apóstol Juan: “El que cree en él no es condenado, pero el 



25 
 

que no cree ya está condenado por no haber creído en el nombre del Hijo 
unigénito de Dios” (Juan 3:18, NVI). Aceptar la verdad es un asunto de vida 
o muerte eterna. Debemos reconocer nuestra condición de pecadores, 
creer que Dios es bueno y amoroso, y que la obra de Cristo nos reconcilia 
con Él. Esto nos conduce al tercer paso de la fe: la entrega total a Cristo. 

Entregarnos completamente a Cristo, sabiendo que no tenemos otra 
esperanza que Él, es el paso culminante de una fe verdadera. La fe implica 
conocer la verdad, aceptarla, entregarse permanentemente a ella. 
Nuestro Señor Jesús dijo: “Si se mantienen fieles a mis enseñanzas, serán 
realmente mis discípulos; y conocerán la verdad, y la verdad los hará 
libres” (Juan 8:31-32, NVI). La fe bíblica no es simplemente reconocer que 
Jesús existió o saber que murió y resucitó, sino entregarse completamente 
a Cristo con un entendimiento correcto del hombre, de Dios y de Cristo. La 
fe verdadera nos hace comprender las palabras de Jesús: “Yo soy la vid, y 
ustedes son las ramas. El que permanece en mí, como yo en él, dará 
mucho fruto; separados de mí no pueden ustedes hacer nada” (Juan 15:5, 
NVI). 

Obras  

El arrepentimiento es un cambio de ruta, y la fe es una entrega total a 
Cristo. No podemos esperar que alguien que profesa una fe verdadera 
continúe viviendo de la misma manera. El arrepentimiento produce frutos, 
al igual que la fe. Juan el Bautista dijo: “Produzcan frutos que demuestren 
arrepentimiento” (Mateo 3:8, NVI). Santiago también nos enseña: “Así 
también la fe por sí sola, si no tiene obras, está muerta” (Santiago 2:17, 
NVI). Las obras no salvan a nadie, pero son el resultado de la obra de Dios 
en nosotros. Como lo declara el apóstol Pablo: “Porque por gracia ustedes 
han sido salvados mediante la fe; esto no procede de ustedes, sino que es 
el regalo de Dios, no por obras, para que nadie se jacte. Porque somos 
hechura de Dios, creados en Cristo Jesús para buenas obras, las cuales 
Dios dispuso de antemano a fin de que las pongamos en práctica” (Efesios 
2:8-10, NVI). Las obras son la evidencia externa de una transformación 
interna hecha por Dios. 

Para memorizar: 



26 
 

“Porque por gracia ustedes han sido salvados mediante la fe; esto no 
procede de ustedes, sino que es el regalo de Dios, no por obras, para que 

nadie se jacte.”- Efesios 2:8-9 NVI 

Preguntas: 

• ¿En qué consiste el arrepentimiento? 

• ¿Qué es la fe? 

• ¿Cuál es resultado de un arrepentimiento genuino y una fe 

verdadera? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Cómo podemos ser salvos? R. Solo mediante la fe en Jesucristo y su 

muerte sustitutiva y expiatoria en la cruz; así que, aunque somos culpables 

de haber desobedecido a Dios y aún nos inclinamos a la maldad, Dios, sin 

ningún mérito nuestro, sino solo por su gracia, nos imputa la justicia 

perfecta de Cristo al arrepentirnos y creer en Él. 

¿Qué es la fe en Jesucristo? R. La fe en Jesucristo es reconocer la verdad 

en todo lo que Dios ha revelado en Su Palabra, confiando en Él, y también 

recibirlo y descansar solamente en Él para la salvación que se nos ofrece 

en el evangelio. 

Lectura Bíblica  

Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 

Día 1. Marcos 15:1-20 
Día 2. Marcos 15:21-47  

Día 3. Marcos 16:1-20 

Día 4. Juan 1:1-18 

Día 5. Juan 1:19-34 

Día 6. Juan 1:35-51 

Día 7. Juan 2:1-12  



27 
 

Lección 7. Una nueva creación 

Iniciamos estudiando cómo Dios creó los cielos y la tierra, y cómo toda la 
creación era buena. Sin embargo, a causa del pecado del hombre, la 
creación se corrompió. La buena noticia es que Dios no abandonó a su 
creación. Por medio del profeta Isaías, Dios ya anunciaba: “Presten 
atención, que estoy por crear un cielo nuevo y una tierra nueva. No 
volverán a mencionarse las cosas pasadas, ni se traerán a la memoria” 
(Isaías 65:17, NVI). El cumplimiento de esa promesa se ve en Apocalipsis 
21:1: “Después vi un cielo nuevo y una tierra nueva, porque el primer cielo 
y la primera tierra habían dejado de existir, lo mismo que el mar” (NVI). La 
Biblia nos enseña que Dios está haciendo una nueva creación, cuyo Rey es 
Jesucristo. Adán tuvo el gobierno de la creación y la llevó a la muerte, pero 
Cristo trajo vida y dio principio a la nueva creación, porque Dios se ha 
propuesto lo siguiente: “Él nos hizo conocer el misterio de su voluntad 
conforme al buen propósito que de antemano estableció en Cristo, para 
llevarlo a cabo cuando se cumpliera el tiempo, esto es, reunir en él todas 
las cosas, tanto las del cielo como las de la tierra” (Efesios 1:10, NVI). 

Nuevo nacimiento 

La cultura contemporánea lleva a los hombres a buscar la superación 
personal, en busca de sentirse plenos y felices. Según esta perspectiva, 
cualquier método que logre ese bienestar es válido: si alguien lo consigue 
siendo budista, cristiano o a través de la psicología, está bien. Desde este 
punto de vista, el cristianismo sería solo uno de muchos caminos hacia el 
desarrollo personal. Sin embargo, eso no es el cristianismo. La fe cristiana 
no trata de que te esfuerces por ser la mejor persona posible. De hecho, 
porque hemos fracasado en ser buenas personas, necesitamos una 
transformación radical. El cristianismo no es una herramienta para sacar 
nuestro potencial, sino que sostiene la necesidad de nacer de nuevo.  

Cuando Nicodemo, un líder influyente en Israel, visitó a Jesús, fue 
confrontado con esta necesidad. Se le dijo que no podría ver ni entrar en 
el reino de Dios a menos que naciera de nuevo (Juan 3:1-21). Ir a la iglesia 
no convierte a nadie en miembro del reino de Dios. Tampoco venir de una 
familia cristiana garantiza estar por la eternidad con Él. Se requiere nacer 



28 
 

de nuevo. Este es un acto que realiza el Espíritu Santo, pues los hijos de 
Dios no son engendrados por voluntad humana, sino por la voluntad de 
Dios (Juan 1:13). El nuevo nacimiento da origen a una nueva criatura. El 
apóstol Pablo declara: “Por lo tanto, si alguno está en Cristo, es una nueva 
creación. ¡Lo viejo ha pasado, ha llegado ya lo nuevo!” (2 Corintios 5:17, 
NVI). Ser cristiano significa ser transformado por Dios en una nueva 
criatura mediante el poder del Espíritu Santo. Debemos rendirnos a Cristo, 
con una fe que nos lleve a una entrega total a nuestro Salvador. 

El nuevo hombre 

Esta nueva criatura también es llamada "el nuevo hombre". En Efesios 
4:22-23 se enseña que uno vez unidos a Cristo por la fe, debemos 
desvestirnos del viejo hombre y sus vicios pecaminosos, para ser 
renovados en nuestra mente y así vestirnos del nuevo hombre, creado a 
imagen de Dios, en justicia y santidad de la verdad. Dios no busca alentar 
al hombre caído a la mejor versión de sí mismo; Dios crea un nuevo 
hombre que lleva la imagen de Cristo. El viejo hombre se deleitaba en el 
pecado y en desobedecer a Dios, mientras que el nuevo hombre busca ser 
como su Creador: bueno, justo y misericordioso. El nuevo hombre 
encuentra agrado en obedecer a Dios y dolor cuando busca satisfacer sus 
propios deseos pecaminosos, porque Dios ha colocado en su corazón el 
deseo de obedecer, algo que antes no poseía. El nuevo hombre no 
obedece por temor al infierno, sino por amor a Dios, y por el profundo 
deseo de hacer su voluntad. 

El deseo del nuevo hombre 

En el Salmo 119 leemos acerca de lo que más ama el nuevo hombre: “Yo 
te busco con todo el corazón” (v.10, NVI). El mayor amor que experimenta 
en esta vida no es hacia un hijo, una esposa o un trabajo, sino hacia Dios. 
El nuevo hombre ama la Palabra de Dios: “¡Cuánto amo yo tu ley! Todo el 
día medito en ella” (v.97, NVI). Su corazón encuentra un profundo gozo al 
meditar en la Palabra de Dios y en conocerlo a través de ella. Esta es la 
alegría de su vida. Este amor por Dios y su Palabra lo lleva a anhelar 
siempre conocer su voluntad para obedecerla. Si algo pide a Dios, es lo 
siguiente: “No dejes que me desvíe de tus mandamientos” (v.10, NVI). 



29 
 

Esto concuerda con lo que Jesús enseñó: “¿Quién es el que me ama? El 
que hace suyos mis mandamientos y los obedece. Y al que me ama, mi 
Padre lo amará, y yo también lo amaré y me manifestaré a él” (Juan 14:21, 
NVI). Ser un nuevo hombre significa amar a Dios, su Palabra y su voluntad, 
y encontrar el mayor de los gozos en obedecerle. El mayor dolor que 
puede experimentar este nuevo hombre es pecar contra Dios. Sufre cada 
vez que peca y no actúa en conformidad con Cristo. 

Obediencia 

El profeta Ezequiel anunció todo esto. Dios había prometido purificar a su 
pueblo con su Espíritu: “Les daré un nuevo corazón, y les infundiré un 
espíritu nuevo; les quitaré ese corazón de piedra que ahora tienen, y les 
pondré un corazón de carne” (Ezequiel 36:26, NVI). La consecuencia de 
esta transformación sería la obediencia: “Infundiré mi Espíritu en ustedes, 
y haré que sigan mis preceptos y obedezcan mis leyes” (v.27, NVI). Una 
vida de obediencia por amor a Dios es el sello de la nueva criatura. Quien 
vive así es porque ha nacido de nuevo y es parte de la nueva creación. Ser 
cristiano es ser un nuevo hombre que se conforma a la imagen de Cristo, 
quien dijo: "Padre, he venido a hacer tu voluntad". Si esta no es nuestra 
realidad, debemos humillarnos ante Dios, pedirle que nos dé un corazón 
que lo ame, que ame su Palabra y que disfrute obedecerle. Debemos 
pedirle que nos haga nacer de nuevo por su Espíritu Santo. 

Culminación  

Estamos en camino hacia la culminación de la nueva creación. Aunque el 
nuevo hombre es parte de ella, aún no ha alcanzado su plenitud. Seguimos 
luchando contra los efectos del pecado en nuestra vida. El nuevo hombre 
es un peregrino en este mundo; sabe que su hogar no está aquí, sino que 
le aguardan cielos nuevos y una tierra nueva. Por eso, vive como un 
viajero, no como quien pretende hacer morada perpetua en el mundo. 
Desecha todo lo que obstaculiza su peregrinaje, a fin de viajar ligero hacia 
su morada eterna. Esta es la vida de todo verdadero cristiano, del que ha 
nacido de nuevo. 

Texto para memorizar: 



30 
 

“Por lo tanto, si alguno está en Cristo, es una nueva creación. ¡Lo viejo ha 
pasado, ha llegado ya lo nuevo!” - 2 Corintios 5:17, NVI. 

Preguntas: 

• ¿En qué consiste la nueva creación? 

• ¿En qué consiste ser un nuevo hombre? 

• ¿Por qué vivimos cómo peregrinos en el mundo? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

Si somos salvos por gracia, ¿tenemos que hacer buenas obras y obedecer 

la Palabra de Dios? R. Sí, porque Cristo, habiéndonos redimido por Su 

sangre, también nos renueva mediante Su Espíritu; para que nuestras 

vidas puedan mostrar amor y gratitud a Dios; para que seamos afirmados 

en nuestra fe por los frutos; y para que otros sean ganados para Cristo por 

nuestro comportamiento piadoso. 

Lectura Bíblica  

Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 

Día 1. Juan 2:13-25 
Día 2. Juan 3: 1-21 

Día 3. Juan 3:22-36 
Día 4. Juan 4:1-42 

Día 5. Juan 4:43-54 

Día 6. Juan 5:1-18 

Día 7. Juan 5:19-47  



31 
 

Lección 8: El bautismo 

El verdadero creyente es alguien que se deleita en hacer la voluntad de 
Dios, encontrando satisfacción en obedecer, incluso cuando va en contra 
de sí mismo. Por lo tanto, todo cristiano se pregunta: ¿qué es lo primero 
que debo hacer? Hagamos un recorrido por el libro de Hechos para ver 
qué fue lo primero que hicieron las personas que creyeron en Jesús: 

A) Primera predicación de Pedro. En la primera predicación de Pedro, sus 
oyentes preguntaron: "¿Qué haremos?". La respuesta de Pedro fue: 
"Arrepiéntanse y bautícese cada uno de ustedes en el nombre de 
Jesucristo para perdón de sus pecados" (Hechos 2:38, NVI). El primer acto 
interno fue el arrepentimiento, y el primer acto externo de fe fue 
bautizarse. Aquellos que recibieron la palabra obedecieron: "Así, pues, los 
que recibieron su mensaje fueron bautizados, y aquel día se unieron a la 
iglesia unas tres mil personas" (Hechos 2:41, NVI). El primer acto externo 
de arrepentimiento y fe es bautizarse. 

B) Felipe en Samaria. Cuando Felipe fue a predicar a Samaria, el efecto fue 
el siguiente: "Pero cuando creyeron a Felipe, que les anunciaba las buenas 
nuevas del reino de Dios y el nombre de Jesucristo, tanto hombres como 
mujeres se bautizaron" (Hechos 8:12, NVI). Nuevamente el primer acto de 
fe fue bautizarse. 

C) Predicación de Pedro a los gentiles. Cuando Pedro les predica a los no 
judíos, el Espíritu Santo desciende sobre ellos, y entonces Pedro ordena lo 
siguiente: "Y mandó que fueran bautizados en el nombre de Jesucristo" 
(Hechos 10:48, NVI).  

D) Pablo en Filipos. Cuando Pablo fue encarcelado en Filipos, evitó que un 
guardia se suicidara, y este le preguntó: "¿Qué debo hacer para ser 
salvo?". Pablo responde: cree en el Señor Jesucristo. Luego, el guardia 
lleva a Pablo a su casa, y ocurre lo siguiente: "A esas horas de la noche, el 
carcelero se los llevó y les lavó las heridas; en seguida fueron bautizados él 
y toda su familia" (Hechos 16:33, NVI). 

El mandato de Cristo 



32 
 

Hemos observado una constante en todos aquellos que creyeron en 

Cristo: lo primero que hicieron fue bautizarse. El primer fruto del 

arrepentimiento, la primera obra de fe y el primer acto de la nueva 

criatura es bautizarse. Esto no fue un invento ni de Pedro, ni de Pablo, ni 

de Felipe; es el mandato de Cristo mismo que toda persona que crea sea 

bautizada: "Vayan por todo el mundo y anuncien las buenas nuevas a toda 

criatura. El que crea y sea bautizado será salvo, pero el que no crea será 

condenado" (Marcos 16:15-16, NVI). Creer y luego bautizarse es lo que 

mandó Cristo, y es lo que se observa en el libro de Hechos. Es lo que todo 

nuevo creyente debe hacer: "Por tanto, vayan y hagan discípulos de todas 

las naciones, bautizándolos en el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu 

Santo" (Mateo 28:19, NVI). El deseo del nuevo hombre es obedecer a Dios, 

a su Señor Jesucristo. Por tanto, nace en los cristianos el deseo de 

bautizarse y expresar su amor por Cristo. Para nosotros, basta saber que 

Cristo es quien nos ordena bautizarnos, pero hay un significado en este 

acto. 

Significado del bautismo 

Ser cristiano significa estar dispuesto a renunciar a toda confianza en uno 

mismo y depositar toda la esperanza en Cristo como Salvador y Señor. La 

fe implica morir a nosotros mismos para entregarnos completamente a 

Cristo. Es decir, morimos a nosotros para que Cristo viva en nosotros: "He 

sido crucificado con Cristo, y ya no vivo yo, sino que Cristo vive en mí. Lo 

que ahora vivo en el cuerpo, lo vivo por la fe en el Hijo de Dios, quien me 

amó y dio su vida por mí" (Gálatas 2:20, NVI). Ser cristiano es nacer de 

nuevo; la vieja criatura es sepultada para dar lugar a un nuevo hombre. 

Todo esto que hemos descrito es una obra interna hecha por el Espíritu 

Santo, pero que tiene un símbolo externo: el bautismo. La Biblia dice del 

bautismo: "¿Acaso no saben ustedes que todos los que fuimos bautizados 

para unirnos con Cristo Jesús, en realidad fuimos bautizados para 

participar en su muerte? Por tanto, mediante el bautismo fuimos 

sepultados con él en su muerte, a fin de que, así como Cristo resucitó por 



33 
 

el poder del Padre, también nosotros llevemos una vida nueva" (Romanos 

6:3-4, NVI).  

Estábamos sucios por el pecado, pero Dios nos purificó por su Espíritu. 

Morimos a nosotros mismos para que, por su Espíritu, resucitemos como 

nuevos hombres. Esto es lo que el bautismo expresa. ¡Qué mayor gozo 

para quien ha nacido de nuevo que expresar públicamente que es un 

seguidor de Cristo, que ha sido hecho una nueva criatura!  

Más que un símbolo 

La Iglesia ve en el bautismo más que un simple símbolo; se le ha dado el 

nombre de “sacramento” o “misterio”. Aunque no es una obra para 

salvación, el creyente mediante el bautismo expresa visiblemente su 

comunión con Cristo y su cuerpo (la iglesia). Es un sello, una marca del 

nuevo pacto entre Cristo y nuevo creyente, por eso su fe es edificada y 

fortalecida por este acto de obediencia. Por esta razón, nadie se bautiza a 

sí mismo; no es un acto individual, es un acto que involucra a Dios, a la 

Iglesia y al nuevo creyente. En la Biblia, siempre se requiere de otro 

creyente (representante de la Iglesia) que bautice al nuevo creyente.  

Quien se bautiza es contado como un miembro que se añade a la Iglesia, 

como se leyó al principio en Hechos 2:41: "Así, pues, los que recibieron su 

mensaje fueron bautizados, y aquel día se unieron a la iglesia unas tres mil 

personas" (NVI). Al bautizar a un nuevo creyente, la Iglesia dice: "Él es uno 

de los nuestros", y el nuevo creyente dice: "Soy un seguidor del Mesías, un 

nuevo hombre". Dios obra en ese acto. El bautismo es un acto especial 

para quien ha creído en Cristo y para sus hermanos en la fe que lo reciben 

en la familia.  

¿Quién debe bautizarse? 

Cómo se ha mencionado, el bautismo es un acto reservado para los 
creyentes, personas que han puesto su confianza en Cristo. En el 
encuentro entre Felipe y un eunuco, Felipe le explica el evangelio y el 



34 
 

eunuco le pregunta: ¿Qué impide que sea bautizado? a lo que responde: Si 
crees de corazón puedes hacerlo. Nadie obligó al Eunuco a que se 
bautizará, de su corazón salió el deseo de hacerlo como consecuencia de 
creer en Cristo como su Señor (Hechos 8:26-40). Concluimos por tanto que 
el bautismo es un acto que debe ser practicado solo por los nuevos 
creyentes en Jesús, ellos desean obedecer a Cristo.  

Para memorizar: 

“Les dijo: Vayan por todo el mundo y anuncien las buenas nuevas a toda 
criatura. El que crea y sea bautizado será salvo, pero el que no crea será 
condenado” – Marcos 16:15-16, NVI. 

Preguntas: 

• ¿Quién debe bautizarse? Y ¿Por qué? 

• ¿Qué se expresa en el bautismo? 

• ¿Qué pasa con quién se bautiza en relación con Cristo y su Iglesia? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 
¿Qué es el bautismo? R. El bautismo es el lavamiento con agua en el 
nombre del Padre, del Hijo y del Espíritu Santo; representa y sella nuestra 
adopción en Cristo, nuestro lavamiento del pecado y nuestro compromiso 
a pertenecer al Señor y a Su iglesia. 
¿Es el bautismo con agua lo que nos limpia de pecado? R. No, solo la 

sangre de Cristo y la renovación del Espíritu Santo pueden limpiarnos del 

pecado. 

Lectura Bíblica  
Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 
Día 1. Juan 6:1-21 
Día 2. Juan 6:22-59 

Día 3. Juan 6:60-71 

Día 4. Juan 7:1-35 

Día 5. Juan 7:37 - Juan 8:11 

Día 6. Juan 8:12-59 

Día 7. Juan 9:1-41 



35 
 

Lección 9: La Iglesia 

El primer paso que todo nuevo hombre da para expresar públicamente su 
unión con Cristo es el bautismo. Este acto demuestra que se es uno con 
Cristo y, en consecuencia, es añadido a la Iglesia. Pero ¿qué es la Iglesia? 
¿Y por qué es tan importante que el nuevo creyente sea parte de ella? 

¿Qué es? 

La palabra "Iglesia" proviene del griego y hace referencia a una asamblea. 
Esto nos indica que la palabra no se refiere a una construcción, una 
organización ni a una sola persona, sino a un conjunto de personas que 
han sido llamadas del mundo por medio de la fe en Cristo y que se reúnen 
en asamblea para adorar a Dios.  

El propósito de Dios es rescatar un pueblo para sí mismo dentro de un 
mundo dañado por el pecado, para vivir con ellos y que sean su pueblo, y 
Él su Dios. Por ello, podemos definir a la Iglesia como las personas de 
todas las generaciones que han sido rescatadas por medio de Cristo. La 
Iglesia trasciende cualquier época de la humanidad, la iglesia es universal 
o “católica” (no se refiere a una organización en Roma, sino a los 
creyentes en Cristo de todas las culturas y épocas). En diferentes períodos, 
ha tomado diversas formas: en algún tiempo estuvo conformada por una 
familia (Noé), en otro por una nación (Israel), pero en la plenitud de los 
tiempos, con la llegada del Mesías, está conformada por los creyentes en 
Jesucristo, quienes provienen de todo pueblo, linaje, lengua y nación. 

Imágenes de la Iglesia 

La Biblia utiliza varias imágenes para ayudarnos a entender mejor qué es 
la Iglesia. Por ejemplo, se la describe como un rebaño de ovejas cuyo 
pastor es Cristo. Estas ovejas reconocen a su pastor y le siguen (Juan 
10:27-28). Aquí aprendemos que la cabeza de la Iglesia es Cristo, el Pastor 
de pastores, y que no hay quien tenga más autoridad en la Iglesia que Él. 
Nosotros somos el rebaño que escucha a Cristo y le sigue. 

Otra imagen es la de una esposa, siendo Cristo el esposo: "Esposos, amen 
a sus esposas, así como Cristo amó a la iglesia y se entregó por ella para 



36 
 

hacerla santa. Él la purificó, lavándola con agua mediante la palabra, para 
presentársela a sí mismo como una iglesia radiante, sin mancha ni arruga 
ni ninguna otra imperfección, sino santa e intachable" (Efesios 5:25-27, 
NVI). Cristo es un esposo que se entrega sacrificialmente por su amada (la 
Iglesia), y ella se está preparando para reunirse con Él (santificación). Esto 
muestra que la Iglesia en este mundo se está perfeccionando y 
conformando a la imagen de Cristo, y que está unida a Él en un vínculo 
inseparable, como un esposo con su esposa.  

Otra imagen que la Biblia presenta es la de un cuerpo. La cabeza del 
cuerpo es Cristo, y cada uno de los que integran la Iglesia son miembros. 
Funcionan en conjunto según la dirección de la cabeza, cada creyente 
tiene dones dados por Dios que debe emplear dentro de la Iglesia (1 
Corintios 12:12-31). Un miembro por sí solo no es un cuerpo, necesita de 
otros miembros para, en conjunto, funcionar como Dios quiere.  

Todas estas imágenes tienen algo en común: Cristo es la cabeza, el pastor, 
el esposo. Cristo es el Señor de la Iglesia, no un hombre ni una 
organización. También muestran que los creyentes son llamados a formar 
parte de una comunidad, la Iglesia de Cristo. Nadie puede vivir su fe en 
soledad; necesita de otros creyentes. 

Crecimiento en una comunidad local 

En Hechos 2, durante la primera predicación de Pedro, leemos que 
aquellos que creyeron fueron bautizados. Sin embargo, la historia no 
termina ahí, no dice que cada uno haya regresado a su casa para vivir su fe 
de manera individual y separada del resto. Leemos: "Se mantenían firmes 
en la enseñanza de los apóstoles, en la comunión, en el partimiento del 
pan y en la oración" (v. 42, NVI), y más adelante: "Todos los creyentes 
estaban juntos y tenían todo en común" (v. 44). En este pasaje vemos al 
menos cinco cosas que los creyentes hacen juntos:  

1. Perseveraban en la doctrina de los apóstoles: Dentro de la Iglesia, 
los creyentes deben crecer en el conocimiento de Dios y su 
voluntad, según la enseñanza de los apóstoles (Escritura). Para 
esto, Dios ha puesto a hombres capacitados para guiar a otros.  



37 
 

2. En la comunión unos con otros: Dentro de la Iglesia, las personas 
tienen compañerismo con sus hermanos, comparten tiempo y 
esto edifica su fe. 

3. En el partimiento del pan: La segunda ordenanza, además del 
bautismo, es la Cena del Señor. En ella, los creyentes participan de 
los elementos (pan y vino) para ser edificados en su unidad con 
Cristo.  

4. En las oraciones: Los creyentes son llamados a orar juntos, a 
clamar al Padre por el establecimiento del reino de Dios en la 
tierra, tanto en lo individual como en lo comunitario. 

5. Tenían todo en común: Esto implicaba que los creyentes 
presentaban ofrendas voluntarias a la Iglesia, las cuales eran 
usadas para ayudar a los necesitados. (ver Hechos 2:44-45) 

Oficios 

Aunque Cristo es la cabeza de la Iglesia, Dios ha establecido dentro de ella 

a personas para gobernar y enseñar. En Hebreos 13:17 leemos: 

"Obedezcan a sus dirigentes y sométanse a ellos, pues cuidan de ustedes 

como quienes tienen que rendir cuentas" (NVI). La Biblia utiliza términos 

como "obispos" (el que supervisa), "anciano" (el que gobierna) y "pastor" 

(el que cuida y alimenta) para referirse a estos hombres. Ellos no son la 

autoridad máxima, ya que Cristo es esa autoridad, pero deben cuidar de la 

Iglesia como administradores fieles.  

Otro oficio dado a la Iglesia es el de "diácono", que significa "servidor". Los 

diáconos participan en la administración de los bienes, ayudan a los 

pobres y sirven a la comunidad.  

La Iglesia es el lugar designado por Dios para que el nuevo hombre crezca 

a semejanza de Cristo: "Más bien, al vivir la verdad con amor, creceremos 

hasta ser en todo como aquel que es la cabeza, es decir, Cristo. Por su 

acción, todo el cuerpo crece y se edifica en amor, sostenido y ajustado por 

todos los ligamentos, según la actividad propia de cada miembro" (Efesios 

4:15-16, NVI). 



38 
 

 

Para memorizar: 

“Dios sometió todas las cosas al dominio de Cristo, y lo dio como cabeza 
de todo a la iglesia. Ésta, que es su cuerpo, es la plenitud de aquel que lo 

llena todo por completo” – Efesios 1:22-23, NVI. 

Preguntas: 

• ¿Qué es la Iglesia? 

• ¿Por qué es importante formar parte de una iglesia local? 

• ¿En qué cosas debo perseverar en fe con mi familia de la fe? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Qué es la iglesia? R. Dios escoge y preserva para Sí mismo una 

comunidad elegida para vida eterna y unida mediante la fe, que ama, 

sigue, y alaba a Dios en conjunto. Dios envía a esta comunidad a 

proclamar el evangelio y a modelar el Reino de Cristo mediante la calidad 

de sus vidas y de su amor mutuo. 

Lectura Bíblica  

Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 

Día 1. Juan 10:1-21 
Día 2. Juan 10:22-42 

Día 3. Juan 11:1-44 
Día 4. Juan 11:45-12:11 

Día 5. Juan 12:12-50 

Día 6. Juan 13:1-30 

Día 7. Juan 13:31-14:1-14  



39 
 

Lección 10: Un discípulo 

Si alguien se acercara y nos preguntara: "en una palabra, dime, ¿qué es ser 
cristiano?" una de las mejores respuestas es "discípulo". Después de todo, 
es a los discípulos de Cristo a quienes se les dio el título de "cristianos": 
“Durante todo un año se reunieron los dos con la iglesia y enseñaron a 
mucha gente. Fue en Antioquía donde a los discípulos se les llamó 
«cristianos» por primera vez” (Hechos 11:26, NVI). La Biblia prefiere el 
término "discípulo" para definir a los seguidores del Mesías, antes que 
"creyentes". Ser discípulo implica que somos aprendices, que no lo 
sabemos todo y necesitamos ser enseñados. También revela que estamos 
siguiendo a alguien, que tenemos un maestro. En los tiempos de Jesús, los 
discípulos renunciaban a todo por seguir a un maestro. Era una práctica 
común y honorable. Los discípulos acompañaban a su maestro a todos 
lados para aprender de su comportamiento y sabiduría. Nuestro Señor 
Jesús nos dice cuál es la meta del discípulo: “Basta con que el discípulo sea 
como su maestro, y el siervo como su amo” (Mateo 10:25, NVI). 

Ser como el maestro 

Si alguien le preguntara a un cristiano: "¿qué te gustaría lograr en la 
vida?", sin dudarlo respondería: “ser como mi maestro”. En nosotros 
resuenan las palabras del apóstol Pablo: “Imítenme a mí, como yo imito a 
Cristo” (1 Corintios 11:1, NVI). Nuestro andar en el mundo consiste en 
conformar nuestro carácter al de Cristo, necesitamos amoldar toda 
nuestra vida a Él. Para el nuevo hombre, Cristo es su modelo para seguir. 

Nos preguntamos: ¿cuál es el mayor impedimento para ser como Cristo? 
La respuesta es nuestro pecado. Por tanto, el discípulo inicia un proceso 
en el cual muere a sí mismo y a sus deseos, para vivir conforme a Cristo: 
“He sido crucificado con Cristo, y ya no vivo yo, sino que Cristo vive en mí. 
Lo que ahora vivo en el cuerpo, lo vivo por la fe en el Hijo de Dios, quien 
me amó y dio su vida por mí” (Gálatas 2:20, NVI). Pablo también nos habla 
de quitarse la vestidura del viejo hombre y colocarse la del nuevo: “Con 
respecto a la vida que antes llevaban, se les enseñó que debían quitarse el 
ropaje de la vieja naturaleza, la cual está corrompida por los deseos 
engañosos; ser renovados en la actitud de su mente; y ponerse el ropaje 



40 
 

de la nueva naturaleza, creada a imagen de Dios, en verdadera justicia y 
santidad” (Efesios 4:22-23, NVI). 

Renovando nuestra mente 

Si prestamos atención al texto de Efesios 4:22-23, nos daremos cuenta de 
que entre “quitarse el ropaje de la vieja naturaleza” y “ponerse la 
vestidura del nuevo”, hay una instrucción clave: “ser renovados en la 
actitud de su mente”. El nuevo hombre necesita transformar su mente 
afectada por las ideas que tenía mientras estaba esclavo del pecado; 
necesita un cambio en su forma de pensar. Este cambio implica, en primer 
lugar, no conformarse al mundo. El apóstol Pablo dice: “No se amolden al 
mundo actual, sino sean transformados mediante la renovación de su 
mente. Así podrán comprobar cuál es la voluntad de Dios, buena, 
agradable y perfecta” (Romanos 12:2, NVI). El mundo tiene una forma de 
pensar que tratará de influenciarnos, buscando que nos preocupemos por 
los placeres de la carne y que sirvamos al pecado. Llama "derecho" a la 
desobediencia a Dios, como cuando se justifica matar a un bebé en el 
vientre o vivir una sexualidad fuera del plan divino. Pero nuestra manera 
de pensar no debe ser moldeada por el mundo, sino por Dios. 
Necesitamos una transformación en nuestra mente, y para esto 
requerimos la Biblia. 

La Biblia es la provisión de Dios para transformar nuestra mente y 
perfeccionarnos: “Toda la Escritura es inspirada por Dios y útil para 
enseñar, para reprender, para corregir y para instruir en la justicia, a fin de 
que el siervo de Dios esté enteramente capacitado para toda buena obra” 
(2 Timoteo 3:16-17, NVI). La Palabra de Dios será el medio principal que Él 
utilizará para transformar nuestros pensamientos y conformar nuestra 
vida a la de Cristo. Quien diga que aspira a ser como Cristo, pero no busca 
conocer la Biblia, algo no está funcionando como debería. A medida que la 
Palabra llene nuestra mente, Cristo será más glorioso a nuestros ojos, y el 
pecado más detestable. Entonces, diremos junto al autor del Salmo 119: 
“En mi corazón atesoro tus dichos para no pecar contra ti” (v. 11, NVI). Si 
nuestro deseo es ser igual a Cristo, debemos decir: “En tus preceptos 
medito, y pongo mis ojos en tus sendas” (Salmos 119:15, NVI). Esto es lo 
que Dios le dijo a Josué en el Antiguo Testamento: “Recita siempre el libro 



41 
 

de la ley y medita en él de día y de noche; cumple con cuidado todo lo que 
en él está escrito. Así prosperarás y tendrás éxito” (Josué 1:8, NVI). 

Viviendo en el Espíritu 

Un discípulo es un aprendiz que renueva su mente con la Escritura para 
conformar su vida a Cristo, pero pronto se da cuenta de que no puede 
vivir de esa manera por sus propias fuerzas. Necesita la obra del Espíritu 
Santo, que lo transforma en una nueva criatura, cambiando los deseos de 
su corazón para que viva conforme a Cristo. Dentro de cada discípulo hay 
una lucha interna entre los deseos de la carne y del Espíritu Santo que 
mora en él. Despojarse del viejo hombre es crucificarnos a nosotros 
mismos, para que, por el Espíritu Santo, Cristo sea formado en nosotros: 
“Porque si ustedes viven conforme a ella, morirán; pero si por medio del 
Espíritu dan muerte a los malos hábitos del cuerpo, vivirán” (Romanos 
8:13, NVI). Somos orgullosos, desobedientes y buscamos nuestra propia 
gloria; nuestro carácter es muy diferente del de Cristo. Tener el carácter 
de Cristo es entonces un fruto del Espíritu: “En cambio, el fruto del Espíritu 
es amor, alegría, paz, paciencia, amabilidad, bondad, fidelidad, humildad y 
dominio propio. No hay ley que condene estas cosas” (Gálatas 5:22-23, 
NVI). 

Conformar nuestra vida a Dios se conoce como "santificación". Ser santo 
es ser apartado para Dios, para vivir para Él, lo que implica mostrar Su 
carácter y justicia en nuestra vida. Él nos manda: “Sean santos, porque yo 
soy santo” (1 Pedro 1:16, NVI). Por tanto, debemos escuchar al autor de 
Hebreos, que nos dice: “Busquen la paz con todos, y la santidad, sin la cual 
nadie verá al Señor” (Hebreos 12:14, NVI). El nuevo hombre renueva su 
mente con las Escrituras y vive por el Espíritu Santo, haciendo morir los 
deseos pecaminosos busca ser como Cristo, lo que es lo mismo que vivir 
en santidad. 

Otro elemento clave en la vida del nuevo hombre: la oración. Dado que 
ser semejante a Cristo es fruto del Espíritu Santo, el nuevo hombre dobla 
sus rodillas delante de Dios, clamando para ser como su Maestro. Pide que 
su corazón ame a Dios y a Su Palabra, y que su vida sea transformada a la 
semejanza de Cristo. No centra su oración en los lujos del mundo, sino en 



42 
 

el reino de los cielos. Su clamor es: “Dios, concédeme amarte, amar tu 
Palabra y que mi vida sea como la de Cristo”. 

Texto para memorizar: 

“Luego dijo Jesús a sus discípulos: Si alguien quiere ser mi discípulo, tiene 

que negarse a sí mismo, tomar su cruz y seguirme” – Mateo 16:24, NVI. 

Preguntas: 

• ¿Por qué ser cristiano es ser discípulo? 

• ¿Cómo conformamos nuestra vida a Cristo? 

• ¿En qué consiste la santificación? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Qué es la oración? R. La oración es derramar nuestros corazones a Dios 

en alabanza, petición, confesión de pecado y agradecimiento. 

¿Cómo debe ser leída y escuchada la Palabra de Dios? R. Con diligencia, 

preparación y oración; para que podamos aceptarla con fe, guardarla en 

nuestros corazones y practicarla en nuestras vidas. 

Lectura Bíblica  
Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios. 
 
Día 1. Juan 14:15-31 
Día 2. Juan 15:1-27 

Día 3. Juan 16:1-14 

Día 4. Juan 16:16-33 

Día 5. Juan 17:1-26 

Día 6. Juan 18:1-27 

Día 7. Juan 18:28-19:16 

  



43 
 

Lección 11: La perseverancia 

Durante esta serie de estudios hemos visto cómo Dios está formando una 
nueva creación con Cristo como cabeza de todo. Ser cristiano implica 
arrepentirse del pecado y creer en Jesús, siendo transformado por el 
poder del Espíritu Santo en una nueva criatura que ahora se deleita en 
Cristo. El mayor anhelo de la nueva criatura es ser como su maestro, 
Jesucristo. Pero este no es un anhelo momentáneo, sino un deseo 
permanente. El carácter humano es variable: hoy podemos amar algo y 
mañana amar otra cosa. El ser humano puede entregarse a algo por un 
tiempo, pero eventualmente aparecerá un nuevo deseo. Hay personas 
que siguen a Jesús de esta manera: buscan apasionadamente a Jesús por 
un tiempo, sirven, leen su Biblia, se bautizan, pero no terminan la carrera; 
en algún momento renuncian a la fe. Esa es una obra humana. En 
contraste, la obra divina se caracteriza por su permanencia. Dios es 
eterno, y su obra también lo es. La nueva criatura no lo es por un mes, un 
año o diez años, sino para la eternidad. 

Hasta el fin 

Nuestro Señor Jesucristo enfatiza en su enseñanza la importancia de 
perseverar hasta el fin en la fe. Él dice: “Por causa de mi nombre todo el 
mundo los odiará, pero el que se mantenga firme hasta el fin será salvo” 
(Mateo 10:22, NVI). Tanto en Mateo 10:22 como en Mateo 24:13, donde 
se repite que quien persevere hasta el fin será salvo, el contexto es de 
adversidad. En Mateo 10 se habla de ser odiado por causa de Cristo, 
mientras que en Mateo 24 se mencionan las dificultades que sucederán 
desde la ascensión de Cristo hasta su segunda venida. Por lo tanto, 
entendemos que vivir la vida cristiana por nuestras propias fuerzas es 
imposible, y que todos los que intenten perseverar en Cristo por su propio 
esfuerzo terminarán abandonando. Solo aquellos que perseveran en la fe 
por el poder del Espíritu Santo mantendrán su fe hasta el final.  

Perseverar hasta el fin no es opcional. Solo aquellos que mantengan su 
entrega a Jesús hasta el final tendrán lugar en los cielos nuevos y la tierra 
nueva. En la parábola del sembrador (Mateo 13), nuestro Señor Jesucristo 
enseña que cuando la palabra cae en corazones que no la entienden, esta 



44 
 

es inmediatamente arrancada por Satanás. En otros, la palabra se recibe 
con gozo, pero dura poco tiempo. Hay quienes dejan que las 
preocupaciones de la vida ahoguen la palabra. Solo aquellos que 
perseveran y dan fruto tendrán lugar en el Reino de los Cielos.  

Enemigos de la perseverancia 

Al considerar la importancia de perseverar hasta el fin, surge la pregunta: 
¿De qué debo cuidarme para perseverar? Existen enemigos de la 
perseverancia, y el creyente debe entender que está en una guerra 
espiritual: “Porque nuestra lucha no es contra seres humanos, sino contra 
poderes, contra autoridades, contra potestades que dominan este mundo 
de tinieblas, contra fuerzas espirituales malignas en las regiones 
celestiales” (Efesios 6:12, NVI). Las artimañas del enemigo buscan que no 
perseveremos hasta el final. Pero, nuestra principal oposición proviene de 
nuestro propio corazón, del cual la Biblia dice: “Nada hay tan engañoso 
como el corazón. No tiene remedio. ¿Quién puede comprenderlo?” 
(Jeremías 17:9, NVI). Este nos puede hacer creer que es posible servir a 
Cristo y al pecado al mismo tiempo. También puede hacernos pensar que 
estamos bien por realizar actividades religiosas o ir a la iglesia cuando, en 
realidad, no hemos nacido de nuevo. 

Seguir los deseos de nuestro corazón cuando estos van en contra de Dios y 
su voluntad es peligroso y destructivo. Nuestro corazón suele amar las 
riquezas, el poder, el sexo u otras cosas que nos apartan de Cristo. El amor 
a las riquezas ha desviado a muchos: “Porque el amor al dinero es la raíz 
de toda clase de males. Por codiciarlo, algunos se han desviado de la fe y 
se han causado muchísimos sinsabores” (1 Timoteo 6:10, NVI). También el 
amor al mundo y sus deseos ha destruido a muchos: “Pues Demas, por 
amor a este mundo, me ha abandonado y se ha ido a Tesalónica” (2 
Timoteo 4:10, NVI). Por eso Santiago nos advierte: “¡Oh gente adúltera! 
¿No saben que la amistad con el mundo es enemistad con Dios? Si alguien 
quiere ser amigo del mundo se vuelve enemigo de Dios” (Santiago 4:4, 
NVI). 

¿Cómo perseverar? 



45 
 

El corazón humano es cambiante: ama una cosa hoy, y otra mañana. Judas 
renunció a muchas cosas por seguir a Jesús, pero al final, el amor al dinero 
lo llevó a la perdición. Si hemos de perseverar, debemos hacerlo por 
medio del Espíritu Santo y no por nuestras propias fuerzas. El Espíritu 
Santo garantiza que no caigamos de la fe: “¿Cómo sabemos que 
permanecemos en él, y que él permanece en nosotros? Porque nos ha 
dado de su Espíritu” (1 Juan 4:13, NVI). Debemos clamar a Dios para que, 
por el poder de su Espíritu, siempre nos haga perseverar en la fe en Cristo, 
siendo instruidos por la Palabra que Él inspiró: “Si se mantienen fieles a 
mis enseñanzas, serán realmente mis discípulos” (Juan 8:31, NVI). Es por la 
Palabra y el Espíritu que perseveraremos hasta el final, pero también 
debemos depender de Dios en oración para no ceder al pecado: “Estén 
alerta y oren para que no caigan en tentación. El espíritu está dispuesto, 
pero el cuerpo es débil” (Mateo 26:41, NVI). 

Además de la oración y la Palabra, Dios nos ha dado otros medios, por 
ejemplo, la Iglesia es una la comunidad donde perseveramos. En la Biblia, 
los que son salvados son añadidos a la Iglesia: “Alabando a Dios y 
disfrutando de la estimación general del pueblo. Y cada día el Señor 
añadía al grupo los que iban siendo salvos” (Hechos 2:47, NVI). De ahí la 
importancia del mandato: “No dejemos de congregarnos, como 
acostumbran hacerlo algunos, sino animémonos unos a otros, y con mayor 
razón ahora que vemos que aquel día se acerca” (Hebreos 10:25, NVI). En 
la Iglesia nos bautizamos, participamos de la Cena del Señor, recibimos la 
Palabra por hombres llamados por Dios y adoramos en comunidad.  

Finalmente, tenemos a la segunda venida de Cristo como una esperanza 
que nos impulsa a perseverar. Saber que Cristo vendrá nos motiva a 
apartarnos del pecado y mantenernos en Él. El anhelo de ver a Cristo nos 
impulsa a perseverar hasta el final. 

Para memorizar: 

“¡Al único Dios, nuestro Salvador, que puede guardarlos para que no 

caigan, y establecerlos sin tacha y con gran alegría ante su gloriosa 

presencia, sea la gloria, la majestad, el dominio y la autoridad, por medio 



46 
 

de Jesucristo nuestro Señor, antes de todos los siglos, ahora y para 

siempre! Amén” – Judas 1:20-21, NVI. 

 

Preguntas: 

• ¿Por qué es importante perseverar hasta el final? 

• ¿Quién nos hace perseverar hasta el final y cómo?  

• ¿De qué debemos cuidarnos para perseverar hasta el final? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Cuál es tu única esperanza en la vida y en la muerte? R. Que no nos 
pertenecemos a nosotros mismos, sino que somos, en cuerpo y alma, en 
la vida y en la muerte, de Dios y de nuestro Salvador Jesucristo. 
 
Lectura Bíblica  
Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 3: Consideraciones sobre las cartas. 
 
Día 1. Juan 19:17-37 
Día 2. Juan 19:38-20:9 

Día 3. Juan 20:11-31 

Día 4. Juan 21:21-25 

Día 5. Gálatas 1 

Día 6. Gálatas 2 

Día 7. Gálatas 3 

 

 

 
  



47 
 

Lección 12: Nuestra morada eterna 

Recordemos el texto de Isaías: “Presten atención, que estoy por crear un 
cielo nuevo y una tierra nueva. No volverán a mencionarse las cosas 
pasadas, ni se traerán a la memoria” (Isaías 65:17, NVI). Dios se ha 
propuesto reunir todas las cosas que están en el cielo y en la tierra en 
Cristo, siendo Él el Rey de reyes y Señor de señores. El libro de Apocalipsis 
fue escrito para cristianos que estaban sufriendo diversos problemas en la 
tierra. Algunos luchaban contra falsos maestros, otros con la inmoralidad, 
y otros contra la persecución. ¿Cómo animaríamos a los cristianos que 
están luchando por su fe? Dios da una visión a Juan para revelarles a Jesús 
como el Señor de gloria, el Rey de reyes y el gran vencedor de la historia. 

La nueva Jerusalén 

En Apocalipsis 21:1-4, encontramos una visión en la que Juan observa el 
cumplimiento de la profecía de Isaías. Se le permite ver el cielo nuevo y la 
tierra nueva. En medio de la visión, ve una nueva Jerusalén, una ciudad 
santa, descrita como una esposa alistada para encontrarse con su esposo. 
Para entender esta figura, debemos ver dos cosas: qué representa 
Jerusalén y quién es la esposa que se prepara para encontrarse con su 
marido. 

En el pasado, Dios rescató a Israel para ser su pueblo santo. Él viviría en 
medio de ellos, y su presencia entre el pueblo estaba representada por el 
tabernáculo. Cuando Israel tomó posesión de la tierra prometida y se 
estableció un rey conforme al corazón de Dios, se colocó de forma 
definitiva el tabernáculo de Dios en Jerusalén. Allí, en esa ciudad, se 
construiría después el templo que reemplazaría al tabernáculo, de modo 
que Jerusalén se convirtió en símbolo de la tierra donde reina el rey de 
Dios en la presencia de Dios.  

Cuando hablamos de una nueva Jerusalén, hablamos de un pueblo elegido 
por Dios para habitar delante del Rey elegido por Dios en la presencia de 
Dios. Así como el cielo y la tierra nueva son mayores que los primeros, la 
nueva Jerusalén es superior a la primera. Allí, el pueblo de Dios verá la 
gloria de Dios y de su Rey como nunca se experimentó en la tierra. Esta 



48 
 

nueva Jerusalén es, por tanto, un símbolo de la Iglesia, el pueblo 
preparado para habitar para siempre con el Rey elegido por Dios. La Iglesia 
es la ciudad elegida, preparada para encontrarse con su esposo. Esto lo 
vemos constantemente en la Biblia: “El celo que siento por ustedes 
proviene de Dios, pues los tengo prometidos a un solo esposo, que es 
Cristo, para presentárselos como una virgen pura” (2 Corintios 11:2, NVI).  

Eternamente con Cristo 

La Iglesia es una esposa que está siendo preparada para habitar para 
siempre con Cristo. Esa es su meta máxima. Somos personas que 
habitarán en la presencia de Dios por la eternidad. Isaías dice de este 
lugar: “Alégrense más bien, y regocíjense por siempre, por lo que estoy a 
punto de crear: Estoy por crear una Jerusalén feliz, un pueblo lleno de 
alegría” (Isaías 65:18, NVI). El pueblo de Dios encontrará un gozo eterno 
en este lugar. Juan nos dice lo mismo al afirmar: “Él les enjugará toda 
lágrima de los ojos. Ya no habrá muerte, ni llanto, ni lamento ni dolor, 
porque las primeras cosas han dejado de existir” (Apocalipsis 21:4, NVI). 
En esta ciudad no habrá templo, porque la presencia de Dios se 
manifestará en Cristo. El Rey y el templo serán una misma persona en la 
nueva Jerusalén, y en Cristo brillará la gloria de Dios para siempre: “La 
ciudad no necesita ni sol ni luna que la alumbren, porque la gloria de Dios 
la ilumina, y el Cordero es su lumbrera” (Apocalipsis 21:23, NVI). Estamos 
siendo preparados hoy para encontrarnos con Cristo y habitar 
eternamente con Él.  

En cuerpo y alma 

En este cielo no seremos espíritus sin cuerpo; estaremos delante de Cristo 
en cuerpos nuevos. Esta es la resurrección de entre los muertos, tal como 
Dios lo anunció desde los días de Daniel: “y del polvo de la tierra se 
levantarán las multitudes de los que duermen, algunos de ellos para vivir 
por siempre, pero otros para quedar en la vergüenza y en la confusión 
perpetuas” (Daniel 12:2, NVI). Mientras que los que persistieron en sus 
pecados y rechazaron a Dios y su Rey estarán en tormento eterno en 
cuerpo y alma, aquellos que reconocieron su maldad, creyeron en Jesús 
como Salvador y Señor, ellos estarán en cuerpo y alma en el gozo eterno y 



49 
 

la presencia de Cristo. Nuestro cuerpo se levantará de los muertos para 
habitar ante Dios eternamente: “Así sucederá también con la resurrección 
de los muertos. Lo que se siembra en corrupción, resucita en 
incorrupción” (1 Corintios 15:42, NVI). Nuestro cuerpo dado al pecado es 
enterrado y, como una semilla que da fruto, nos levantaremos para portar 
la imagen de Cristo para siempre: “Y así como hemos llevado la imagen de 
aquel hombre terrenal, llevaremos también la imagen del celestial” (1 
Corintios 15:49, NVI). 

La segunda venida de Cristo 

El evento que da comienzo a todo esto que hemos hablado se conoce 
como la “Segunda Venida”. Cristo enseñó que vendría nuevamente de 
forma corporal a la tierra, que todo ojo le vería y que juzgaría a todos los 
hombres. Algunos serían despertados para vida eterna y otros para 
tormento eterno (Mateo 25:31-45). La fecha de este evento no es 
conocida por ningún hombre; nadie puede decir cuándo Cristo vendrá. Un 
día, de forma repentina, aparecerá el Hijo de Dios en los cielos.  

Esta segunda venida es la bendita esperanza de la Iglesia: “El Señor mismo 
descenderá del cielo con voz de mando, con voz de arcángel y con 
trompeta de Dios, y los muertos en Cristo resucitarán primero. Luego los 
que estemos vivos, los que hayamos quedado, seremos arrebatados junto 
con ellos en las nubes para encontrarnos con el Señor en el aire. Y así 
estaremos con el Señor para siempre” (1 Tesalonicenses 4:16-17, NVI).  

Un peregrinaje 

El aguardar la venida de Cristo y la resurrección de entre los muertos para 
habitar en el nuevo cielo y la nueva tierra, donde la gloria de Dios en Cristo 
lo llena todo, hace que esta vida sea un peregrinaje al cielo. Sabemos que 
estamos de viaje; nuestro destino final no es esta tierra, sino la nueva 
Jerusalén, donde Cristo habita con su pueblo y la gloria de Dios lo llena 
todo. Vivamos esta vida no como aquellos que pertenecen al mundo, sino 
como quienes esperan todavía su verdadera casa, donde verán con sus 
ojos a Cristo. Somos ciudadanos del cielo que están de paso por este 



50 
 

mundo, dirigiéndose a su morada eterna y, mientras están de camino, 
anuncian a otros la salvación en Cristo. 

Texto para memorizar: 

“La ciudad no necesita ni sol ni luna que la alumbren, porque la gloria de 

Dios la ilumina, y el Cordero es su lumbrera” – Apocalipsis 21:23, NVI. 

Preguntas: 

• ¿Qué representa la nueva Jerusalén? 

• ¿Cómo podemos ser parte de la nueva Jerusalén?  

• ¿Cómo alienta nuestra fe la segunda venida de Cristo? 

Catecismo (De la Nueva Ciudad): 

¿Qué esperanza tenemos en la vida eterna? R. Nos recuerda que este 
mundo caído no es todo lo que hay; pronto viviremos con Dios y lo 
disfrutaremos por siempre en la nueva ciudad, en el nuevo cielo y la nueva 
tierra, donde seremos completamente libres de todo pecado, y 
habitaremos cuerpos resucitados y renovados en una creación renovada y 
restaurada. 

Lectura Bíblica  
Mientras progresas en el estudio de este discipulado te sugerimos que 
leas un pasaje de la Biblia cada día. Te invitamos a ver el anexo 1: ¿cómo 
estudio mi Biblia? y el anexo 3: Consideraciones sobre las cartas. 

Día 1. Gálatas 4 
Día 2. Gálatas 5 

Día 3. Gálatas 6 

Día 4. Colosenses 1 

Día 5. Colosenses 2 

Día 6. Colosenses 3 

Día 7. Colosenses 4  



51 
 

Anexo 1: ¿Cómo estudio mi Biblia?  

Paso 1: Estamos ante la Palabra de Dios 

Lo primero que debemos entender a la hora de estudiar la Biblia es que 
ella es la Palabra de Dios: “Toda la Escritura es inspirada por Dios” (1 
Timoteo 3:16). Cuando el texto dice “inspirada” se refiere a algo que ha 
sido soplado por Dios, reconociendo con esto la autoridad divina de la 
Escritura. Pero Dios no lo hizo por medio de un dictado o anulando la 
personalidad del autor, sino que “los santos hombres de Dios hablaron 
siendo inspirados por el Espíritu Santo” (2 Pedro 1:21). Es decir, ellos 
fueron guiados por el Espíritu Santo para que sus escritos fueran la 
palabra de Dios, siendo librados de toda clase de error. Cuando 
estudiamos la Biblia debemos estar convencidos de esto. 

Paso 2: Quien lo dijo y porqué 

La inspiración nos dice que Dios quiso hablar su palabra mediante lo que el 
autor pretendía comunicar, y, por tanto, evitó cualquier error. Entonces 
debemos preguntarnos ¿quién lo dijo? Porque a quien Dios guío fue al 
autor y no a nosotros, así que debemos conocer sus razones a la hora de 
comunicar el mensaje.  

Muchas veces veremos la intención de autor de forma explícita, por 
ejemplo, en el Evangelio de Juan, el apóstol nos dice su propósito al 
escribir el libro: “Pero estas se han escrito para que ustedes crean que 
Jesús es el Cristo, el Hijo de Dios, y para que al creer en su nombre tengan 
vida” (Juan 20:31, NVI). Otras veces el propósito estará implícito, nos 
tocará hacer trabajo de detective para descubrir su intención.  

El conocer el propósito del autor nos librará de malas interpretaciones, 
por ejemplo, algunos católicos romanos han tomado el pasaje de Juan 
19:25-27, donde Jesús encomienda el cuidado de su madre a su discípulo 
amado, para decir: debes aceptar a María como madre para ser un 
discípulo amado. El problema de esto es que Juan nos dice que él escribió 
para creer en Jesús como el Hijo de Dios y Cristo y así tener vida eterna. 
No dijo nada sobre aceptar a alguien más. Esa conclusión no honra la 
intención del autor. Más bien, si su fin es presentar a Cristo, deberíamos 



52 
 

preguntarnos que me enseña del carácter de Cristo que aún en la cruz está 
cuidando de su madre.  

Recuerda que debemos honrar la intención del autor, porque él es quien 
fue guiado por Espíritu Santo para no cometer errores. El intérprete se 
puede equivocar, pero el autor no lo hizo. Así que a medida que nuestra 
interpretación sea fiel a la intención del autor, reflejará la Palabra de Dios. 
Siempre pregúntate: ¿quién y con que intención escribió esto? Si tienes 
dudas sobre quien es el autor y su intención puedes acércate a un 
hermano con años en el evangelio o al pastor para preguntar. 

Paso 3: A quiénes y cómo  

El siguiente paso es descubrir a quienes está escribiendo y que situaciones 
están pasando los destinatarios. Por ejemplo, las cartas de Pablo tienen el 
nombre de los destinatarios: gálatas, filipenses, efesios, etc. A veces no 
tendremos nombres explícitos, pero si veremos las situaciones que 
enfrentan por ejemplo en la 3ra carta de Juan, él escribe a creyentes que 
están siendo sometidos por un liderazgo abusivo (de un tal Diótrefes), a 
pesar de ello los anima a seguir el evangelio y recibir en amor a otros, 
aunque este liderazgo abusivo se los restrinja. A medida que leas la Biblia 
ten en mente a quienes está escribiendo y que situaciones están viviendo. 
El propio texto te guiará, pero debes estar atento.  

También observa cómo lo está diciendo el autor. Esto es importante para 
evitará malas interpretaciones. Los escritores bíblicos son hombres que se 
comunican como nosotros y muchas veces usan un lenguaje figurado y 
otras veces uno literal. Por ejemplo, un esposo puede decirle a su esposa: 
“eres muy hermosa” o “dentro de todas las estrellas del firmamento eres 
la más hermosa”. No está diciendo literalmente que su esposa sea una 
estrella, ambas formas expresan lo mismo, buscan reconocer la belleza de 
su esposa. Los autores bíblicos harán uso de este lenguaje poético:  

“En ellos puso tabernáculo para el sol; 
Y este, como esposo que sale de su tálamo, 
Se alegra cual gigante para correr el camino. 
De un extremo de los cielos es su salida, 



53 
 

Y su curso hasta el término de ellos; 
Y nada hay que se esconda de su calor” 

Esto es lenguaje poético, no un ensayo científico de quien gira alrededor 
de quien. Así también hay lenguaje exagerado, por ejemplo, una mamá 
puede decir a sus hijos: “ustedes nunca ayudan en la casa”, y el hijo 
responder: “como que no, si el mes pasado hice el aseo”. Al decir “nunca” 
no quiere decir que jamás en la vida hayan hecho algo, lo que quiere 
resaltar es que sus hijos son poco participativos en las tareas del hogar. En 
la Biblia podemos encontrar este lenguaje para resaltar cosas: “Por tanto, 
si tu ojo derecho te hace pecar, sácatelo y tíralo” (Mateo 5:29, NVI). La 
respuesta correcta no es seguir literalmente el quitarnos el ojo, sino que 
seamos radicales a la hora de apartarnos del pecado.  

Con estos ejemplos podemos ver la importancia de distinguir entre 
lenguaje literal y figurado. Hay textos que están llenos de lenguaje 
figurado: salmos, profetas, parábolas, apocalipsis. Hay otros que priorizan 
el sentido literal: narrativas históricas, cartas, la ley. Ojo, que un tipo de 
texto priorice un sentido figurado, no quiere decir que no contenga partes 
literales o viceversa. Debemos estar atentos a la forma en que se expresa 
el autor. 

Paso 4: Identifica el qué y para qué. 

Hemos llegado al punto de descubrir que está diciendo el autor, aquí 
debemos prestar atención a las palabras que usa y preguntarnos ¿cuál es 
el contenido del mensaje? y junto con ello debemos descubrir cuál es su 
fin. Por ejemplo, una mamá le dice a su hijo: “hijo, tu cuarto está muy 
desordenado”, al estudiar las palabras podemos llegar a la conclusión: “la 
habitación del hijo está desordenada”, pero si no quedamos ahí, no hemos 
comprendido el fin de la comunicación. ¿Por qué dijo estás palabra la 
mamá? ¿qué busca? seguramente no espera que el hijo vaya vea su cuarto 
y diga: mamá tienes razón está muy desordenado. La mamá no está 
esperando que el hijo valide sus palabras, sino que vaya y lo ordene.  

Así con los textos bíblicos, si leemos “No robes” (Éxodo 20, NVI). Dios no 
está esperando que validemos su palabra: “así tiene razón es malo robar”, 
sino que evaluemos las formas en que podemos estar defraudando a 



54 
 

otros: ¿no pago impuestos? ¿le pago a alguien para que me instale 
ilegítimamente internet, luz o algún servicio? Una vez identificado áreas 
en la que estamos fallando al mandato divino, debemos arrepentirnos de 
nuestro pecado, venir a Cristo, pedir que el Espíritu Santo transforme 
nuestro corazón y tomar pasos prácticos para dejar de hacerlo. Esta es la 
importancia de evaluar el “qué dijo” y “para qué lo dijo” en un texto 
bíblico. 

Paso 5: Una conexión el reino de Dios y Cristo. 

Recuerda que el propósito de Dios es que la creación afectada por el 
pecado sea restaurada en Cristo. Las Escrituras tienen a Jesús como fin, 
recordemos las palabras de Jesús en Juan 5:39: “Ustedes estudian con 
diligencia las Escrituras porque piensan que en ellas hallan la vida eterna. 
¡Y son ellas las que dan testimonio en mi favor!”. Todo estudio que 
hagamos de las Escrituras debe conectar en algún punto con Cristo. 

Recordemos el ejemplo anterior: “No robes” (Éxodo 20, NVI). ¿Quién lo 
dice? Moisés, ¿a quién? A Israelitas que eran esclavos en Egipto y Dios los 
salvó para que sean su pueblo, ¿de qué forma lo dice? Está hablando en 
forma literal, ¿en qué circunstancias? Están próximo a entrar a una tierra 
prospera donde deben vivir en la presencia de Dios (el templo), pero no 
deben imitar a las naciones que no conocen a Dios, sino deben imitar el 
carácter de Dios. ¿Para qué les dice esto? Dios no hizo al hombre para 
robar, pero dado la caída y el pecado humano, tenemos en nuestro 
corazón una tendencia a defraudar a otros. Pero el pueblo de Dios no 
debe vivir como el mundo, sino debe ser diferente, ellos no deben ceder a 
su deseo de defraudar sino restringirse de ello. Conclusión: “no debo 
robar”.  

Si nuestro estudio terminará ahí estaría incompleto. Porque nunca 
apareció Cristo. Identificamos bien el problema: por la caída y el pecado 
tenemos una tendencia a defraudar a otros para obtener un beneficio, por 
eso robamos. Pero no identificamos bien la solución: “no debo robar”. Eso 
es claro que no debemos hacerlo, pero estamos omitiendo que los efectos 
de la caída solo son revertidos en Cristo. Por eso antes de ir a no debo 
robar, necesito pasar tiempo meditando en formas en que he defraudado 
a otros, arrepentirme y confesar mi pecado ante Dios. Luego debo 



55 
 

recordar que Cristo murió por las veces que he defraudado a otros, debo 
encontrar esperanza en Cristo. Luego clamar que por la fe en Cristo y el 
Espíritu Santo sea transformado. Ahora sí, entiendo que he sido 
perdonado en Cristo y transformado por el Espíritu Santo, y que esto me 
hace parte de una nueva creación, cómo nueva criatura en el reino de Dios 
debo apartarme de todas formas en que he defraudado a otros.  

Paso 6: Un plan de acción. 

Debemos ver en la biblia que todo se da en el contexto de hombres 
pecadores, que están separados de Dios y condenados a muerte. Qué 
todos fallan, aunque se llamen Moisés, Abraham, David, etc. Entonces, la 
biblia tiene el propósito exponer el pecado, para luego darnos esperanza 
en Cristo. Pero está esperanza en Cristo debe movernos a la acción. 
Santiago 1:22-25 dice: “No se contenten solo con oír la palabra, pues así se 
engañan ustedes mismos. Llévenla a la práctica. El que escucha la palabra, 
pero no la pone en práctica, es como el que se mira el rostro en un espejo 
y después de mirarse, se va y se olvida enseguida de cómo es. Pero quien 
se fija atentamente en la ley perfecta que da libertad y persevera en ella, 
no olvidando lo que ha oído, sino haciéndolo, recibirá bendición al 
practicarla”. 

Una vez que hemos visto el perdón en Cristo y la esperanza del evangelio, 
somos conscientes de que formamos parte de una nueva creación y ahora 
en el reino de Dios, debemos buscar formas prácticas de vivir lo que 
hemos aprendido. El propósito de nuestro estudio no es llenarnos la 
mente de conocimiento, sino ser perfeccionados a la imagen de Cristo. Así 
que haz un plan de acción, escribe pasos concretos para alejarte del 
pecado y vivir para la gloria de Dios, siempre confiando en la esperanza en 
Cristo y no en tu capacidad. 

Te recomendamos tomar un cuaderno, hoja o editor de textos, donde 
puedas poner la fecha, el pasaje que estudiaste, lo que aprendiste y el 
plan de acción.  

¡Damos gracias a Dios por tu deseo de profundizar en las Escrituras! 

  



56 
 

Anexo 2: Consideraciones sobre los evangelios  

¿Qué son? 

Durante el periodo de este discipulado estudiarás los evangelios de 
Marcos y Juan. Por eso, te compartimos particularidades que diferencian a 
los evangelios de otros textos (dentro de la propia biblia). Los evangelios 
son relatos teológicos y biográficos de la vida, muerte, resurrección y 
ascensión de Jesús. Su propósito es dar a conocer a Jesús como el Mesías 
e Hijo de Dios. Son biográficos porque narran sucesos de su vida, pero no 
con un enfoque cronológico, sino teológico. 

Al seguir un orden teológico se saltan etapas de la vida de Jesús. Por 
ejemplo, Mateo 2:13-15 narra que Jesús va a Egipto para cumplir Oseas 
11:1, identificándolo con el Hijo de Dios que sale de Egipto. ¿En el Antiguo 
Testamento quien salió de Egipto? Es correcto, fue Israel. En su salida 
pasan por las aguas, van al desierto y reciben la ley en el monte Sinaí. Está 
es la secuencia narrativa de Mateo, capitulo 2 Jesús es el Hijo de Dios que 
sale de Egipto, capitulo 3 Jesús es Hijo de Dios que pasa por las aguas, 
capitulo 4 Jesús es el Hijo de Dios que vence en el desierto, capitulo 5 
Jesús es el Hijo de Dios que explica la Ley en monte. ¿coincidencia? Claro 
que no, Mateo no está mostrando que el verdadero Israel, el Hijo de Dios 
obediente es Jesús, aunque para esto saltó su infancia. A esto nos 
referimos con propósito teológico. Así que no te obsesiones con la 
cronología de los hechos, los autores quieren que veas sobre todas las 
cosas que Jesús es el Hijo de Dios, el Salvador del mundo. 

Honra el propósito del autor 

Ya hemos establecido que son narraciones sobre Jesús, se trata de Él 
trayendo el reino de Dios y la restauración de todas las cosas. Ellos van a 
mostrar la llegada del reino de Dios en Jesús a través de milagros. Todos 
los milagros son hechos históricos y reales. Entonces, no se trata de leer 
que Jesús caminó sobre el agua y salir a tratar de hacerlo. Se trata de ver 
que Jesús es el soberano sobre toda la creación, quien la gobierna.  

Los autores de los evangelios quieren que veas a Jesús y el reino de Dios. 
Marcos empieza declarando: “Comienzo del evangelio de Jesucristo, el 
Hijo de Dios”, su propósito es anunciar la llegada del reino de Dios en la 



57 
 

persona del Hijo de Dios. El reino de Dios es gobierno de Dios siendo 
establecido en este mundo dañado por el pecado. Por ello en muchas 
narraciones vas a ver los efectos de pecado: personas enfermas, 
endemoniados, personas que mueren, personas impuras, pecadores. 
Todos ellos serán transformados al entrar en contacto con Jesús como 
evidencia de que el reino de Dios ha llegado. Esto no quiere decir que 
todos van a sanar de todas sus enfermedades por ser cristianos, son 
adelantos del reino venidero, las personas sanadas por Jesús después 
murieron, pero Jesús por medio de estas señales apunta a un reino donde 
no habrá dolor, enfermedad, endemoniados y muertos.  

Entonces en cada pasaje, pregúntate cuatro cosas: 
1. ¿Cómo se ve el pecado resultado de la caída en este pasaje? 
2. ¿Cómo Jesús muestra el reino de Dios en el pasaje? 
3. ¿Qué me enseña este pasaje sobre Jesús? 
4. ¿Por qué Jesús dijo o hizo esto? 

No busques aplicar el pasaje a tu vida, hasta estar seguro de como este 
pasaje te apunta a la esperanza en Cristo.  

No alegorices  

Alegorizar es buscar realidades espirituales en cada elemento de una 
historia. Por ejemplo, en la parábola del grano de mostaza que crece y 
vienen las aves a anidar, no tienes que inventar que las aves son 
“ángeles”, “inconversos”, etc. No debes dar un sentido que el texto no da. 
El centro del texto es el misterio del crecimiento del reino de Dios.  

Alegorizar ha causado grandes males, por ejemplo, en la edad medieval el 
Papa tomó Lucas 22:38: “—Mira, Señor —le señalaron los discípulos—, 
aquí hay dos espadas. —¡Basta! —les contestó” Para argumentar que 
estas espadas eran el poder espiritual y político, y como sucesor de Pedro 
estaban bajo su dominio. Por tanto, podía poner y quitar reyes, también 
podía promover guerras contra sus enemigos. 

No te olvides considerar la forma literaria 

Recuerda que en los evangelios hay historias no literales, por ejemplo, las 
parábolas. En ellas se enseña del reino de Dios, muchas veces están 



58 
 

relacionadas con la cultura judía del primer siglo: la agricultura, una boda, 
un rey, etc. Cuando las estudies recuerda evitar alegorizar los detalles a 
menos que el propio texto lo diga.  

También te encontrarás con lenguaje exagerado, como cortar la parte del 
cuerpo con la que pecamos. Siempre identifica el tipo de lenguaje que 
está usando Jesús o el autor. 

En Juan verás lenguaje metafórico “Yo soy la vid”, “Yo soy la puerta”, etc. 
Para enseñar verdades de Cristo. Recuerda que no todo lenguaje alegórico 
es condenado, solo aquel que imponemos al texto cuando este no lo dice. 
Pero habrá casos donde el texto lo mencione explícitamente: “Esta 
alegoría les dijo Jesús; pero ellos no entendieron qué era lo que les decía” 
(Juan 10:6, RVR60). 

Juan también expresa discursos de Jesús a sus discípulos, en ellos trata de 
identificar el argumento, una buena forma de hacerlo es identificar las 
palabras repetidas, revisa cuantas veces aparece una palabra o idea en el 
discurso, en ellos se combina lenguaje figurado: “Yo soy la vid” con 
lenguaje literal: “Si el mundo los aborrece, tengan presente que antes que 
a ustedes me aborreció a mí”. Siempre presta atención a los detalles. 

En la mayoría de las ocasiones estarás ante la narración de un hecho 
histórico: Jesús convierte el agua en vino, sana a un ciego, etc. En estás 
historias habrá un conflicto derivado del pecado: un endemoniado, una 
enfermedad, muerte, etc. Identifica el conflicto y como llega a su solución 
en Cristo. Es común que la enseñanza principal se encuentre la solución, 
como cuando Jesús sana a un paralítico: “Pues, para que sepan que el Hijo 
del hombre tiene autoridad en la tierra para perdonar pecados —se dirigió 
entonces al paralítico—: A ti te digo, levántate, toma tu camilla y vete a tu 
casa”. (Marcos 2:10-11).  La idea centra es: “el Hijo del hombre tiene 
autoridad en la tierra para perdonar pecados”. 

Sobre todas las cosas siempre ora a Dios por entendimiento de su palabra. 
Dios te ayude en el estudio de la verdad revelada por Él.  



59 
 

Anexo 3: Consideraciones sobre las cartas  

¿Qué son? 

Durante el periodo de este discipulado estudiarás las cartas a los gálatas y 
a los colosenses. Una carta nace del corazón pastoral de un apóstol, él ve 
algo que es necesario comunicar a una iglesia y le escribe con ese 
propósito. De forma general mantienen la siguiente estructura:  

1. El saludo inicial. Este incluye muchas veces el nombre de autor y 
los destinatarios, además es común que contenga palabras de 
bendiciones o acciones de gracia. 

2. El cuerpo de la carta. Puede iniciar con una oración o bien 
expresar el propósito de la carta. En esta parte se desarrolla el 
argumento del autor para corregir lo deficiente o alentar a los 
creyentes. Es común en el apóstol Pablo dividir la primera parte de 
la carta en contenido doctrinal y la segunda en contenido práctico.  

3. El cierre de la carta. Aquí se incluyen saludos, recomendaciones 
generales, una bendición final o palabras de alabanza a Dios.  

Correctivas 

La gran mayoría de las cartas son correctivas, es decir, el autor busca 
arreglar algún problema dentro de la Iglesia, algunos ejemplos: 

• Divisiones: “Les suplico, hermanos, en el nombre de nuestro Señor 
Jesucristo, que todos vivan en armonía y que no haya divisiones 
entre ustedes” (1 Corintios 1:10).  

• Falsas enseñanzas: “Me asombra que tan pronto estén dejando 
ustedes a quien los llamó por la gracia de Cristo, para pasarse a 
otro evangelio” (Gálatas 1:6) 

• Prácticas incorrectas: “Si atienden bien al que lleva ropa elegante 
y le dicen: «Siéntese usted aquí, en este lugar cómodo», pero al 
pobre le dicen: «Quédate ahí de pie» o «Siéntate en el suelo, a mis 
pies», ¿acaso no hacen discriminación entre ustedes, juzgando 
con malas intenciones?” (Santiago 2:3-4) 



60 
 

Es muy importante que aprendamos a identificar el problema que el autor 
quiere abordar, preguntémonos ¿por qué está escribiendo a esta iglesia? 

Argumentativas  

Si vemos un debate entre un creyente y un ateo, cada uno de ellos 
presentará de forma lógica lo que cree y los argumentos de porque su 
posición es la correcta y no la otra. En las cartas los autores argumentarán 
en favor de la verdad, es decir, van a presentar de forma lógica y 
coherente los argumentos de porque debe ser corregido lo que señalan. 
Por tanto, a la hora la hora de estudiar una carta, es muy importante 
prestar atención a la secuencia de ideas, vemos esto en Colosenses 2:6-10: 

• El propósito del autor es que se mantengan arraigados en Cristo: 
“Por eso, de la manera que recibieron a Cristo Jesús como Señor, 
vivan ahora en él, arraigados y edificados en él, confirmados en la 
fe como se les enseñó y llenos de gratitud”.  

• Para esto deben cuidarse de no ser cautivados por falsas 
enseñanzas: “Cuídense de que nadie los cautive con la vana y 
engañosa filosofía que sigue tradiciones humanas, la que está de 
acuerdo con los principios de este mundo y no conforme a Cristo”. 

• Y deben encontrar la plenitud en Cristo: “Porque toda la plenitud 
de la divinidad habita en forma corporal en Cristo; y en él, que es 
la cabeza de todo poder y autoridad, ustedes han recibido esa 
plenitud”. 

La secuencia de ideas nos dice que para mantenernos arraigados en Cristo 
debemos desechar las falsas enseñanzas y filosofías humanas, y encontrar 
nuestra plenitud en Cristo en quien habita la plenitud de la divinidad. Una 
vez entendemos el argumento del autor, nos preguntamos: ¿voy tras 
tradiciones humanas o filosofías engañosas? O ¿estoy buscando la 
plenitud en Cristo? El texto me advierte de ir tras la mentira y no estar 
arraigado en Cristo.  

No tomes versículos aislados 



61 
 

Debido a que las cartas van construyendo argumentos, nunca tomes un 
versículo de forma aislada sin considerar el contexto en que se desarrolla. 
Por ejemplo, en Filipenses 4:13 dice: “Todo lo puedo en Cristo que me 
fortalece”. Muchos toman este versículo como si dijera “todo lo puedo 
emprender” o “todo lo puedo lograr” en Cristo que fortalece. Siendo 
usado muchas veces como motivación personal: “échale ganas, vas a 
triunfar porque todo lo puedes en Cristo”. Pero el versículo es parte de un 
argumento y de una secuencia de ideas, no es una frase celebre sin 
contexto.  

En el versículo 10, Pablo agradece el apoyo que los Filipenses le han dado 
para su sustento, en el 11 dice “No digo esto porque esté necesitado, pues 
he aprendido a estar satisfecho en cualquier situación en que me 
encuentre”. Aunque esta agradecido, Pablo reconoce que está tranquilo 
cualquiera que sea su situación. Es decir, el contexto no es de alguien que 
quiere hacer algo y en Cristo tiene el poder de emprender, se trata de 
alguien que sabe resistir cualquier circunstancia: “Sé lo que es vivir en la 
pobreza y lo que es vivir en la abundancia. He aprendido a vivir en todas y 
cada una de las circunstancias, tanto a quedar saciado como a pasar 
hambre, a tener de sobra como a sufrir escasez” (v. 12). Entonces el 
versículo trece no transmite la idea de todo lo puedo “emprender” o 
“lograr”, sino todo lo puedo “resistir” en Cristo que me fortalece. 

El texto no promueve la ambición por algo que hoy no tengo, está lejos de 
promover el deseo de obtener éxito, gloria o bienes en este mundo, el 
texto se trata de que en Cristo podemos estar contentos en toda situación, 
sea pobreza o abundancia. La idea es contentamiento, no ambición.  

Esto es un complemento a lo visto en el anexo 1. Anhelamos que estas 
consideraciones te ayuden mientras estudias las cartas, siempre medita en 
la situación de los destinatarios, en el argumento que desarrolla el autor y 
como va conectando las ideas.  


